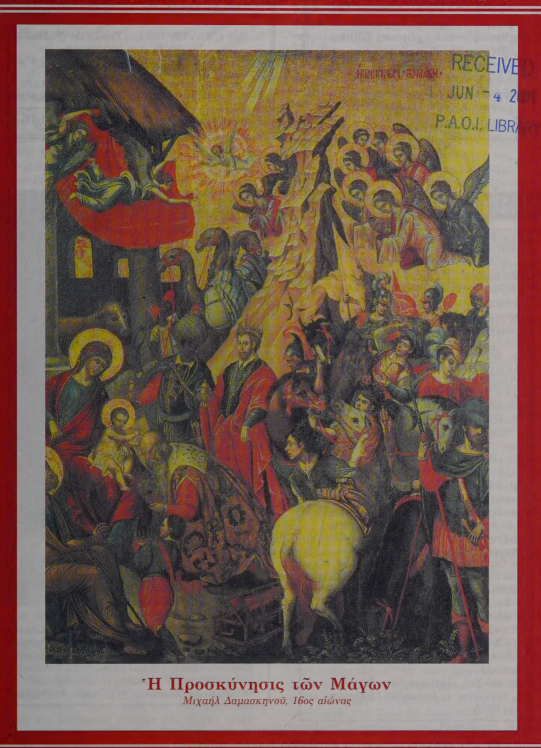
# ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ Έτος Ίδρύσεως 1964 Τρίτη Περίοδος Νοέμβριος-Δεκέμβριος 2000 Αριθμός Τεύχους 146-147



# ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

Έτος 'Ιδρύσεως 1964 Τρίτη Περίοδος 'Αριθμός Τεύχους 146 -147 Νοέμβριος - Δεκέμβριος 2000 'Ετησία Συνδρομή £10

Διευθύνεται ἀπό Συντακτική Ἐπιτροπή

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

# ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

First Published 1964

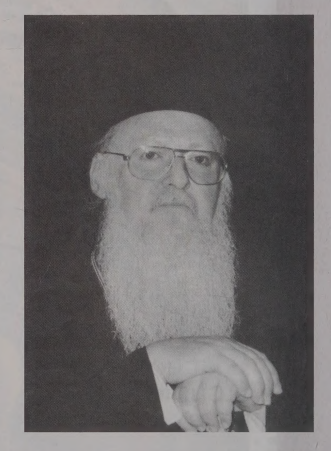
**Third Period** 

November - December 2000 No.:146-147

# ПЕРІЕХОМЕНА

Έγκύκλιοι γιά τά Χριστούγεννα, 1) τῆς 3-5 Α.Θ.Π. τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχη κ.κ. Βαρθολομαίου καί 2) τοῦ Σεβ. ᾿Αρχιεπ. Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου. Μείζων Κληρικολαϊκή Συνέλευσις τῶν 6-14 Έπαρχιῶν τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, Κωνσταντινούπολις, 27.11.2000 - 01.12.2000 : 1) Πορίσματα, 2) Εἰσηγητική 'Ομιλία τῆς Α.Θ. Παναγιότητος τοῦ Οἰκουμ. Πατριάρχη κ.κ. Βαρθολομαίου καί 3) Έντυπώσεις Σεβ. Άρχιεπ. Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ. Γρηγορίου. Θεοφιλ. Έπισκόπου Ναζιανζοῦ 15-17 κ. Θεοδώρητου, 'Η 'Ενορία ἐν τῆ Διασπορᾶ. Ομιλία Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Τροπαίου 18-19 κ. 'Αθανασίου στό κόψιμο τῆς Βασιλόπιττας στήν Αρχιεπισκοπή, τήν Παραμονή των Χριστουγέννων. Mettñ. "·· () 20-23 Χάρη μητροπολίτης Φιλιππουπόλεως Νεόφυτος (1689-1711) καί ἡ έλευσή του στήν 'Αγγλία(1701)". 24 Patriarchal Message, on the occasion of the Feast of the Nativity of Christ. 25 Encyclicals by His Eminence Archbishop Gregorios of Thyateira and Great Britain, 1) On the Occasion of the World-Saving Feast of the Birth of Christ and 2) Expression of Thanks of the Millennium Celebration of the Sacred Archdiocese at the Hellenic Centre on Wednesday, 13th December 2000. 26-27 Clergy-Laity Conference in Constantinople, 27/11-1/12/2000. Deacon Meliton Oakes, Ecclesiastical News and 28 29-32 Χρονικό Σεβ. Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ. Γρηγορίου (Ελληνιστί καί

Αγγλίστί).



Ό Παναγιώτατος Οἰκουμενικός Πατριάρχης κ.κ. Βαρθολομαῖος, χάρη στήν πρωτοβουλία τοῦ ὁποίου συνεκλήθη στήν Κωνσταντινούπολη ἡ Μείζων Κληρικολαϊκή Συνέλευση τῶν Ἐπαρχιῶν τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, Κωνσταντινούπολις, 27.11.2000 - 01.12.2000.

ΠΑΡΑΚΑΛΕΙΣΘΕ Ν' ΑΝΑΝΕΩΣΕΤΕ ΤΗ ΣΥΝΔΡΟΜΗ ΣΑΣ ΣΤΟΝ ΟΡΘΟΔΟΞΟ ΚΗΡΥΚΑ

# ΕΓΚΥΚΛΙΟΙ

'Επί τῆ ἐθνοσωτηρίω ἑορτῆ τῶν Χριστουγέννων

# ΜΗΝΥΜΑ ΤΗΣ Α.Θ.Π. ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΠΑΤΡΙΑΡΧΗ κ.κ. ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΙΟΥ

' Αριθμ. Πρωτ. 1033

Χριστός ἐπί γῆς, ὑψώθητε!

5 ξακολουθεῖ, ἀδελφοί καί τέκνα ἐν Κυρίω αγαπητά, νά εἶναι καί σήμερον ἐπίκαιρος ἡ παραίνεσις αὐτή τοῦ 'Αγίου Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, ἡ ὁποία ἐξεφωνήθη πρό δέκα καί ἕξ αἰώνων. Καί θά εἶναι πάντοτε ἐπίκαιρος ἐφ' ὅσον θά συνεχίζεται ἡ ζωή ἐπί τοῦ πλανήτου γῆ. Διότι ἡ μονοδιάστατος ὑλική ζωή, ἡ ἀποκλειστικῶς ἐγκόσμιος ζωή τοῦ ἀνθρώπου, δέν εἶναι αὐτή ἡ ὁποία ἁρμόζει εἰς τήν ἀληθῆ φύσιν αὐτοῦ ὡς εἰκόνος τοῦ Θεοῦ.

Έν τούτοις ὁ ἄνθρωπος συνήθως κύπτει κάτω καί προσκολλᾶται εἰς τά γήϊνα καί φθαρτά, ὡς ἐάν ἡ ὅλη ὕπαρξίς του ἐξαντλεῖται εἰς αὐτά καί ὁ ἐπέκεινα τῆς ὕλης κόσμος εἶναι ἀνύπαρκτος. Διά τοῦτο εἶναι πάντοτε ἐπίκαιρος ἡ παραίνεσις "ὑψώθητε", ὡς μία ἔντονος ὑπόμνησις τῆς ὑπέρ τά γήϊνα ἀνωτερότητος τοῦ ἀνθρώπου. 'Αλλ' ἡ παραίνεσις αὕτη μόνη της δέν ἐπαρκεῖ διά νά συγκινήση τόν ἄνθρωπον, οὕτε διά νά δικαιολογήση ἐπαρκῶς τό διατί ὁ ἄνθρωπος πρέπει νά ἐξαρθῆ τῶν ψηλαφητῶν γηϊνων καί νά ὑψωθῆ ὑπέρ αὐτά, εἰς μίαν φαινομενικῶς ἀβεθαίαν ἀναζήτησιν μιᾶς πηγῆς πνευματικῆς ἱκανοποιήσεως καί χαρᾶς.

Ό μόνος λόγος ὁ ὁποῖος δικαιολογεῖ ἐπαρκῶς αὐτήν τήν ὕψωσιν τοῦ ἀνθρώπου ὑπέρ τά γήϊνα καί φθαρτά εἶναι τό "Χριστός ἐπί γῆς", τό πρῶτον σκέλος τῆς παραινέσεως, τό ὁποῖον ἀποτελεῖ καί τήν αἰτιολογίαν της. Ύψωθητε, λοιπόν, συνάνθρωποι, ἀναφωνεῖ ὁ "Αγιος Γρηγόριος ὁ Θεολόγος, διότι ὁ Χριστός κατῆλθεν ἔπί τῆς γῆς.

Ό Χριστός δέν εἶναι μόνον ἄνθρωπος, δέν εἶναι εἰς ἐκ τῶν πολλῶν ἀνθρώπων. Εἶναι τέλειος ἄνθρωπος, ἀλλά ταὐτοχρόνως εἶναι καί ὁ Υίός καί Λόγος τοῦ Θεοῦ σεσαρκωμένος. Ἐσαρκώθη δέ καί προσέλαβε δούλου μορφήν ἴνα ἡμᾶς τούς συνήθεις ἀνθρώπους ἀναβιβάση πλησίον τοῦ οὐρανίου πατρός Του, ἵνα θεοποιήση ἡμᾶς. Διό καί εἶναι ἀπαραίτητον ἐπί τῆ κατ' ἄνθρωπον Γεννήσει Του νά στρέψωμεν τά βλέμματα πρός τά ἄνω, νά ὑψώσωμεν νοῦν καί καρδίαν πρός τά ὑψηλά, ἵνα ἴδωμεν ὁπόθεν κατέβη καί ποῦ καλεῖ ἡμᾶς ἵνα ἀναβῶμεν.

Καλεῖ ἡμᾶς ἵνα ἀναβῶμεν εἰς τόν ὡραῖον καί ἄφθαρτον κόσμον τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ, ἡ ὁποία οὐδέποτε ἐκπίπτει. Καλεῖ ἡμᾶς ἵνα ἀναβῶμεν εἰς τόν ὡραῖον καί ἄφθαρτον κόσμον τῆς πάντα νοῦν ὑπερεχούσης εἰρήνης, τήν ὁποίαν δίδει ὁ Θεός εἰς τούς ἀγαπῶντας Αὐτόν. Καλεῖ ἡμᾶς ἵνα ἀναβῶμεν εἰς τήν οὐράνιον βασιλείαν τῆς αἰωνίου καί μακαρίας ζωῆς, τῆς ἡτοιμασμένης δι' ὅλους τούς

ἀνθρώπους, οἱ ὁποῖοι θά θελήσουν νά ἀγαπήσουν τόν Κύριον. Μόνον εἰς τόν ὑψηλόν πνευματικόν αὐτόν χῶρον ἱκανοποιοῦνται ὅλοι οἱ βαθύτατοι πόθοι τοῦ ἀνθρώπου διά μίαν ἀληθῆ ἐν ἀγάπη κοινωνίαν μετά τοῦ πλέον ἀξιαγαπήτου προσώπου, τοῦ καθεζομένου ἐν δεξιοῖς τοῦ Πατρός Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τό κάλλος τοῦ προσώπου τοῦ 'Οποίου εἶναι ἄρρητον καί ἡ θέα τοῦ 'Οποίου πληροῖ τήν καρδίαν πάσης χαρᾶς καί ζωῆς καί γνώσεως καί τελειότητος καί ἀνυπερβλήτου μακαριότητος.

Χριστός, λοιπόν, ἐπί γῆς, ἀδελφοί καί τέκνα, ἵνα ὑψωθῶμεν ἡμεῖς εἰς τόν οὐράνιον τρόπον ὑπάρξεως καί ζωῆς, ὁ ὁποῖος δέν εἶναι ἄλλος ἀπό τόν τρόπον ὑπάρξεως καί ζωῆς τοῦ Χριστοῦ, δηλαδή ἀπό τήν ἀγάπην καί τήν ὑπέρ τῶν ἀγαπωμένων θυσίαν.

Δέν θά ἀπομακρυνθῶμεν ἐν ὅσω εὐρισκόμεθα εἰς τήν παροῦσαν ἐνσώματον ζωήν ἀπό τήν γῆν, τήν ὁποίαν ὁ Θεός ἐν τῆ ἀγάπη Του καί τῆ πανσοφία Του κατέστησε κατοικητήριον ἡμῶν. Θά ἀπομακρυνθῶμεν ὅμως ἀπό τῆν ἄνευ προοπτικῆς αἰχμαλωσίαν καί ὑποδούλωσιν εἰς μίαν ὑλόφρονα καί γηϊνην ζωήν, ἡ ὁποία μόνον τέλος γνωρίζει τόν ἄπελπιν θάνατον.

Χριστός ἐπί γῆς, ὑψώθητε, λοιπόν, ἀδελφοί, εἰς τόν τρόπον ζωῆς τοῦ Χριστοῦ, ὁ 'Οποῖος ἐξ ἀγάπης καί τούς ἀσθενεῖς ἐθεράπευσε, καί τούς πεινασμένους ἔθρεψε, καί τούς πεφορτισμένους ανέπαυσε καί τούς αμαρτωλούς συνεχώρησε καί οὐδέν παρέλειψεν έξ ὅσων ἀπητοῦντο ἵνα ἡμᾶς διδάξη τρόπον νέας ζωῆς, ἵνα ἡμᾶς καταστήση νέαν ζύμην καί νέον φύραμα καί νέους ἀσκούς καί έμπλήση νέου οίνου πνευματικοῦ, ἐκ τοῦ ὁποίου θά ἀναδειχθῆ ὁ νέος ἐν Χριστῷ ἄνθρωπος, ὁ ἐν τῆ γῆ οἰκῶν καί ὡς οὐράνιος πολιτευόμενος. Αὐτός ὁ νέος έν Χριστῷ ἄνθρωπος διά μέν τῶν ποδῶν του πατεῖ σταθερῶς ἐπί τῆς γῆς, διά δέ τῶν χειρῶν του έργάζεται συνεχῶς τό ἀγαθόν ἐπ' αὐτῆς, διά δέ τοῦ νοός καί τῆς καρδίας του ὑψώνεται πάντοτε πρός τά ἄνω, πρός τά οὐράνια καί τά ὑψηλά, πρός τήν ἀγάπην τοῦ Θεοῦ καί τῶν ἀνθρώπων, άγαθοεργίαν, τήν εἰρήνην, τήν καταλλαγήν, τήν ἐλπίδα, τήν ζωήν.

Ταῦτα ἔχουσα ὑπ' ὄψιν ἡ Μήτηρ 'Αγία τοῦ Χριστοῦ Μεγάλη 'Εκκλησία, ἐνῷ ἔχει ἐστραμμένον διαρκῶς τόν νοῦν καί τήν καρδίαν πρός τά ὑψηλά, δέν παραλείπει νά ἐργάζεται τό ἀγαθόν ἐπί τῆς γῆς διά τῶν πιστῶν μελῶν της καί νά καλεῖ αὐτά "καλῶν ἔργων προϊστασθε εἰς τάς ἀναγκαίας χρείας". 'Απόδειξις τούτου τά τρία μεγάλα Συνέδρια, τά όποῖα ἀργάνωσε καί ἐπραγματοποίησεν ἐν τῆ Πόλει κατά τό τρέχον δισχιλιοστόν ἀπό τῆς κατά σάρκα Γεννήσεως τοῦ Χριστοῦ ἔτος, ἤτοι τό κατ' 'Ιούνιον συνελθόν Συνέδριον τῆς 'Ορθοδόξου Νεολαίας μέ κεντρικόν θέμα "Οἱ νέοι στήν 'Εκκλησία τῆς τρίτης χιλιετίας"· τό ὀλίγον ἀργότερον συνελθόν Διεθνές 'Επιστημονικόν Συνέδριον μέ κεντρικόν θέμα "'Η Δημιουργία τοῦ κόσμου καί ἡ δημιουργία τοῦ

άνθρώπου προκλήσεις καί προβληματισμοί τοῦ 2000" καί ή πρό μηνός συνελθούσα ἐν τῆ αὐτῆ πόλει Μείζων Κληρικολαϊκή Συνέλευσις τῶν ἀνά τόν κόσμον Ἐπαρχιῶν καί Ἐνοριῶν τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου μέ κεντρικόν θέμα "Η Ένορία κύτταρον τῆς ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας βιουμένη πραγματικότης σύγχρονοι προσανατολισμοί καί προκλήσεις". Δι' ὅλων αὐτῶν τῶν ἐνεργειῶν καί πλείστων ἄλλων, ώς ἡ μέριμνα ὑπέρ τοῦ φυσικοῦ περιβάλλοντος, ὑπέρ τῆς εἰρηνικῆς ἐπιλύσεως τῶν μεταξύ τῶν ἀνθρώπων, τῶν ἐθνῶν καί τῶν Έκκλησιῶν διαφορῶν, ἡ μέριμνα ὑπέρ τῆς έξευρέσεως λύσεων, αἱ ὁποῖαι καταπαύουν τάς μεταξύ τῶν ἀνθρώπων ἐντάσεις, ἡ φροντίς ὅπως κηρύσσεται πανταχοῦ τῆς γῆς τό μήνυμα τῆς ἐπ' αὐτῆς παρουσίας τοῦ Χριστοῦ, ἡ διακονία τῶν ἀσκουμένων διά τήν ἁγιότητα μοναχῶν καί λαϊκῶν καί ἐν γένει ἡ πρόσκλησις καί ἡ προσφορά διά τήν πραγματικήν βίωσιν τῆς ἐν Χριστῷ ζωῆς, μαρτυρείται τρανώς τό γεγονός ὅτι "ὁ Χριστός εἶναι ἐπί τῆς γῆς" διά νά ἀνέλθωμεν ἡμεῖς εἰς τούς οὐρανούς καί ὅτι ἡ Μία, Αγία, Καθολική 'Αποστολική 'Εκκλησία ἀγκαλιάζει ὁλόκληρον τήν ἐπίγειον ζωήν ὡς προστάδιον τῆς ἐπουρανίου καί καλεῖ ἡμᾶς ὅπως ζήσωμεν ἐπί τῆς γῆς κατά τρόπον ύψοῦντα ἡμᾶς εἰς τούς οὐρανούς. Ἡ δέ παρουσία σήμερον τῶν ἀγαπητῶν ἀδελφῶν Προκαθημένων καί ἐκπροσώπων τῶν κατά τόπους 'Αγιωτάτων 'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν εἰς τόν σεπτόν 'Ιερόν τοῦτον Ναόν τῆς Πρωτοθρόνου Ἐκκλησίας τῆς Κωνσταντινουπόλεως μαρτυρεί ὅτι ὅλαι αὐταί συγκροτοῦν καί συναπαρτίζουν τήν Μίαν, 'Αγίαν, Καθολικήν καί 'Αποστολικήν 'Ορθόδοξον Έκκλησίαν, ή ὁποία εἶναι ἡνωμένη ἐν Χριστῷ καί έν 'Αγίω Πνεύματι, παρ' όλας τάς διαιρέσεις έν τῆ διοικήσει.

Χριστός ἐπί γῆς, ὑψώσατε, λοιπόν, ἀδελφοί καί τέκνα ἐν Κυρίω ἀγαπητά, τήν ζωήν ὑμῶν ὡς ἐμπρέπει εἰς τόν μεγάλον Ἐπισκέπτην μας.

Τούτου ἡ χάρις καί τό πλούσιον ἔλεος εἴη μετά πάντων. ᾿Αμήν.

Φανάριον, Χριστούγεννα 2000



#### ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜ. ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ Μ. ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ Κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

'Αγαπητοί μας 'Ομογενεῖς,

"Καί ἐκ τοῦ Πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάβαμεν, καί χάριν ἀντί χάριτος ὅτι-ὀ νόμος διά Μωϋσέως ἐδόθη, ἡ χάρις καί ἡ ἀλήθεια διά Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐγένετα" [Ἰωάννη Κεφ Α, 16-17]

Η λθαν πάλι τά Χριστούγεννα καί θά ἠχήσουν χαρούμενα καί ἐλπιδοφόρα οἱ καμπάνες τῶν Ἐκκλησιῶν γιά νά καλέσουν τούς Χριστιανούς σέ κοινή προσευχή καί ἱερή δοξολογία τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ. Συμπληρώνονται φέτος δύο χιλιάδες χρόνια ἀπό τότε πού ἀκούστηκε τό

άγγελικό μήνυμα στή Βηθλεέμ τῆς Ἰουδαίας "δόξα έν ύψίστοις Θεῶ καί ἐπί γῆς εἰρήνη, ἐν ἀνθρώποις εὐδοκία" [Λουκᾶς Κεφ. 6, 14]. Τό μήνυμα τοῦτο τῆς χαρᾶς καί τῆς ἐλπίδος συνεχίζεται ἀδιάκοπα μέχρι τούτη τήν ὥρα. Καί οὐδέποτε ὑπεστάλη ἡ σημαία τῆς πίστεως των Χριστουγέννων. Καί οἱ ἄνθρωποι ίεροπρεπώς καθημερινά βιώνουν τό μυστήριο "ότι ἐτέχθη ἡμῖν σωτήρ, ὅς ἐστι Χριστός Κύριος" [Λουκᾶς Κεφ.Β.11]. Αὐτό τό μυστήριο της ἐνανθρωπήσεως τοῦ Θεανθρώπου Χριστοῦ παραμένει ή χαρά καί ή μοναδική ἐλπίδα τοῦ σύμπαντος κόσμου. ή δέ Έκκλησία σεμνύνεται γιά τήν τιμή ἀλλά καί καρτερικά βιώνει τό βάρος τῆς ἱερῆς αὐτῆς παρακαταθήκης, "τῷ πρό τῷν αἰώνων, ἐκ Πατρός γεννηθέντι ἀρρεύστως Υιῶ, καί ἐπ'ἐσχάτων ἐκ Παρθένου, σαρκωθέντι ἀσπόρως". Καί δλόκληρη ἡ 'Ανθρωπότητα, μέ ἐπικεφαλῆς τήν ἀνά τόν κόσμο Έκκλησία τοῦ Χριστοῦ, ἑορτάζει λαμπροφανῶς τό τέλος τῆς δεύτερης χιλιετίας ἀπό τῆς Γεννήσεως τοῦ Σωτήρος Χριστοῦ καί τῆς εἰσόδου Του στήν ἱστορία τοῦ κόσμου, σέ σχῆμα καί μορφή ἀνθρώπου. 'Ιδιαίτερα μάλιστα αὐτές τίς μέρες στοχάζεται τή Θεία φιλανθρωπία καί μυσταγωγεῖται μέ τή σκέψη καί τή θέα τοῦ "ξένου καί παράδοξου μυστηρίου" πού ἄλλαξε τόν ροῦν τῆς ἀνθρώπινης ἱστορίας καί έγγυᾶται ἕνα νέο, καλύτερο, δικαιότερο καί άγιώτερο κόσμο, μιά κοινωνία πιό ἀνθρώπινη καί πιό εἰρηνική καί πιό φιλάνθρωπη.

Μέ τοῦτο τό πρίσμα καί ἡ Μητέρα Ἐκκλησία, τό Οἰκουμενικό μας Πατριαρχεῖο, ὀργάνωσε γιά πρώτη φορά τόν περασμένο μῆνα Μείζονα Κληρικολαϊκή Συνέλευση στήν Κωνσταντινούπολη, γιά νά έορτάσει, άλλά περισσότερο γιά νά μελετήσει τή ζωή τῆς Ἐκκλησίας μας, ἡ ὁποία εἶναι διασκορπισμένη στά πέρατα τοῦ κόσμου. Τήν ἀπασχόλησε καί τήν ἀπασχολεῖ ὁ θεσμός τῆς Κοινότητος, τῆς Ἐνορίας, μέσα στήν ίερή παρεμβολή της δποίας διαφυλάσσεται ή παρακαταθήκη τῆς ἁγίας καί ἄμωμης πίστεώς μας στόν σαρκωμένο Θεάνθρωπο Χριστό. Σκέψη καί μέριμνα όλων μας είναι καί θά παραμείνει ή καλύτερη ὀργάνωση τῆς τοπικῆς Κοινότητος καί ἡ συγκέντρωση κάτω ἀπό τίς πτέρυγές της ὅλων τῶν παιδιῶν της, γιατί μόνο ἔτσι θά ἐπιβεβαιώνεται ἡ ἀλήθεια ὅτι ὅλοι πρέπει νά γίνουμε μέτοχοι καί κοινωνοί τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ, καί συνειδητά μέλη τῆς Ἐκκλησίας, ἡ ὁποία εἶναι τό μυστικό καί θεανθρώπινο σῶμα τοῦ σαρκωθέντος Χριστοῦ.

Τίς "Αγιες αὐτές μέρες θά πρέπει, συνεπῶς, νά ἐπαναλάβουμε τόν ὅρκο μας ὅτι θά συνεχίσουμε μέ πιστότητα καί ἐμπιστοσύνη σ' 'Εκεῖνον, ὁ ὁποῖος "ἔκλινεν οὐρανούς καί κατέβηκε" γιά νά μᾶς ἀγιάσει καί νά μᾶς ἀνεβάσει στούς οὐρανούς. Νά ἐντείνουμε τίς προσπάθειές μας γιά τήν χριστιανική καί ὀρθόδοξη Παιδεία. Νά συστρατευθοῦμε ὅλοι γιά νά ἱδρύσουμε καί ἄλλα ἡμερήσια ὁμολογιακά σχολεῖα καί νά συνεχίσουμε νά ὑποστηρίζουμε τά ὑπάρχοντα

Νυκτερινά καί Σαββατιανά Σχολεῖα. Νά ἐργαστοῦμε μέ φρόνηση καί πνεῦμα εὐθές καί ὑψηλό γιά τήν άναβάθμιση τῆς ἐνοριακῆς δραστηριότητος μέ τήν καθολική καί ἔμπρακτη συμμετοχή μας στά δρώμενα τῆς Ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς στή χώρα τῆς Παροικίας μας. Θά πρέπει λοιπόν νά τονιστεῖ - ὅπως πολλές φορές ήδη έλέχθη - ὅτι χρειαζόμαστε καί καλή ὀργάνωση, ἀλλά καί τήν καθολική καί ένεργουμένη συμμετοχή τοῦ λαοῦ μας στή ζωή τῆς Κοινότητος. Καί τοῦτο θά ἐπιτευχθεῖ ἄν εἴμαστε ζωντανά μέλη τῆς Ἐκκλησίας, συμμετέχουμε στό μυστήριο τῆς Θείας Εὐχαριστίας, ἐκκλησιαζόμαστε τακτικά μέ τήν οἰκογένειά μας καί ἐργαζόμαστε συνειδητά γιά τήν κατήχηση καί διδασκαλία τῆς πίστεως των παιδιών μας. Ἡ ἐκπαίδευση τῆς Νεολαίας, τῶν παιδιῶν μας, θά πρέπει νά εἶναι τό πρώτιστο καί κύριο μέλημά μας, ἄν θέλουμε τά Χριστούγεννα νά ξορτάζονται μέχρι τή συντέλεια τοῦ αἰῶνος καί ὁ ἐνανθρωπήσας Χριστός νά εἶναι άρχηγός καί στή ζωή τῆς οἰκογένειας, τοῦ Γένους μας καί ὁλόκληρης τῆς Ανθρωπότητος.

Μέ τήν εἴσοδό μας στήν τρίτη χιλιετία ἀπό τή Γέννηση τοῦ Κυρίου θέτουμε νέους στόχους καί νέα δράση, σύμφωνα μέ τήν πολύτιμη πείρα πού ἀποκομίσαμε μέχρι σήμερα, ἀλλά καί σύμφωνα μέ τά αἰτήματα καί τίς πολλές ἀπαιτήσεις τῶν ἀποκαλυπτικών καιρών πού ζοῦμε. Γιατί δέν πρέπει νά μᾶς διαφεύγει ὅτι ζοῦμε σέ μιά κρίσιμη, μοναδική περίοδο τῆς ἱστορίας τοῦ ἀνθρώπινου **ὅπου** τά πάντα μεταβάλλονται, Γένους, άμφισθητοῦνται καί καταπιέζονται οἱ μεγάλες ἀξίες καί οἱ ἀπαράβατοι δεσμοί τῆς ζωῆς. Οἱ Χριστιανοί, καί προπάντων ἐμεῖς οἱ ᾿Ορθόδοξοι Χριστιανοί καί όσοι άλλοι διαβιοῦν στή Διασπορά, καλούμαστε "νά κρατήσουμε τήν ἱερή ὁμολογία τῆς ἀμωμήτου πίστεώς μας". Καί θά τήν κρατήσουμε καί θά μπορέσουμε νά τήν μεταλαμπαδεύσουμε στούς νεωτέρους μόνον ὅταν μένουμε ἑνωμένοι, άγαπημένοι, όταν έχουμε πνεύμα συνεργασίας καί ταπείνωσης καί καλλιεργούμε τήν παράδοση τῶν πατέρων μας. Όταν γίνουμε ἄνθρωποι προσευχῆς καί ίερης κοινωνίας μέ τά Μυστήρια της Ἐκκλησίας μας καί συστήνουμε τήν παιδεία, τή γλώσσα, τή λατρεία, τήν κατήχηση.

'Η 'Ιερά 'Αρχιεπισκοπή - ὅπως ἤδη ἔχει ἀνακοινωθεῖ - προγραμματίζει τήν ἵδρυση 'Ορθοδόξου Χριστιανικοῦ Σεμιναρίου γιά τήν μελέτη καί τήν καλλιέργεια τῆς χριστιανικῆς μας πίστεως καί παραδόσεως. Θέλουμε νά ἐκπαιδεύσουμε τούς κληρικούς τῆς νέας χιλιετίας, οἱ ὁποῖοι θά ἀναλάβουν τή διαποίμανση τοῦ λαοῦ μας. Μέλημά μας εἶναι ἡ ἐξασφάλιση λαϊκῶν καί κληρικῶν 'Ηγητόρων, οἱ ὁποῖοι θά ἔχουν σάν σκοπό καί στόχο τους τήν προστασία, τή διαχείριση καί τή διαφύλαξη τῶν κοινῶν, τῶν Ἱερῶν καί τῶν ὁσίων, τά ὁποῖα ἡ τοπική Κοινότητα- Ἐνορία καί γενικότερα ἡ

'Ορθόδοξη 'Εκκλησία μας καλλιεργεί καί ποιμαίνει στό ὄνομα τοῦ ἐν Βηθλεέμ Γεννηθέντος Σωτῆρος Χριστού. Πρός τούτο συμβουλεύουμε πατρικά ὅπως περιφερθεῖ είδικός δίσκος γιά ἐνίσχυση τούτου τοῦ Έκπαιδευτηρίου. Καλούμε ὅλους, μικρούς καί μεγάλους, νά ὑποστηρίξουν οἰκονομικά τήν ίδρυση τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ Σεμιναρίου καί νά ανταποκριθοῦν στήν ἔκκληση πού ἀπευθύνουμε στίς Κοινότητες τά Σωματεῖα, τά ἐφοπλιστικά Γραφεῖα, τίς ἐπιχειρήσεις καί τούς ἰδιῶτες. Γιά νά μπορέσουμε νά ίδρύσουμε καί νά λειτουργήσουμε τό Σεμινάριο χρειαζόμαστε δύο έκατομμύρια λίρες. Γι' αὐτό καί αναμένουμε ὅτι ἀπλόχερα ὅλοι θά συνδράμουμε τό ίερό τοῦτο ἔργο. Στόν ἀγῶνα αὐτό, στήν πνευματική αὐτή σταυροφορία ἔχουμε ἐσᾶς ὅλους, μικρούς καί μεγάλους, ἔχουμε τούς Αγίους καί τούς φίλους τοῦ Θεοῦ, οἱ ὁποῖοι ἔζησαν στόν χρόνο τῆς ζωῆς τους τό Μυστήριο τῆς Θείας Οἰκονομίας πού γιορτάζουμε τοῦτες τίς μέρες. Έχουμε τήν Παναγία Θεοτόκο, ή δποία κατά τρόπο μοναδικό συνυπούργησε στήν πραγματοποίηση τῶν σωτηριωδῶν σχεδίων τοῦ ἐν Τριάδι Θεοῦ. Έχουμε τόν ἴδιο τόν Χριστό, ὁ ὁποῖος κατά τόν ποιητή "Ιδών ὁ Ἰησοῦς, κλίνας οὐρανούς κατέβη, καί ὤκησεν ἐν μήτρα παρθενικῆ ἀναλλοιώτως ἵνα ἐν αὐτῆ, τόν φθαρέντα ᾿Αδάμ, ἀναπλάση κράζοντα Δόξα τῆ ἐπιφανεία σου, δ λυτρωτής μου καί Θεός".

Σάν κατακλεῖδα τοῦ χαρμόσυνου αὐτοῦ χαιρετιστηρίου έγκυκλίου γράμματος θά ήθελα νά ύπενθυμίσω εἰς ἑαυτούς καί ἀλλήλους, κληρικούς καί λαϊκούς, ἄνδρες καί γυναῖκες, νέους καί γέρους, ἄρχοντες καί λαό πού ἀποτελεῖτε τό Χριστεπώνυμο Πλήρωμα τῆς Βιβλικῆς Ἐπαρχίας τῶν Θυατείρων Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως, ὅτι ἐπιβάλλεται νά αὐξήσουμε τίς εὐχαριστήριες προσευχές μας πρός τόν Τριαδικό Θεό γιά τή φιλανθρωπία καί τήν πλησμονή τῆς Θείας Χάριτος καί εὐλογίας, τήν ὁποία πλουσιοπάροχα παρέσχε εἰς πάντας ἡμᾶς καί εἰς τόν κόσμον ὅλο. Παράκληση καί προσευχή ἐκτενῆ σ' Ἐκεῖνον, "δ δποῖος λαθών ἐτέχθη ὑπό τό σπήλαιον", νά μή μᾶς έγκαταλείπει, ούτε νά μᾶς ἀποξενώνει ἀπό τή χάρη Του, αλλά να μᾶς ἐπισκιάζει μέ τήν ἀγάπη Του γιά νά μείνουμε πιστοί καί διαπρύσιοι κήρυκες καί μάρτυρες σταθεροί τοῦ Μηνύματος τῶν Χριστουγέννων, πού εἶναι ἡ πίστη, ἡ ἐλπίδα καί ἡ άγάπη, τήν ὁποία μᾶς χάρισε μέ τήν ἐνανθρώπηση καί τήν παρουσία Του στόν κόσμο. Έτσι θά γίνουμε κοινωνοί τῆς Θείας φύσεως καί θά λάβουμε τόν άγιασμό καί τή Θεία χάρη γιά νά γίνουμε μέλη τῆς Οὐράνιας Βασιλείας Του. Σ' Αὐτόν ἀνήκει ἡ δόξα καί τό κράτος είς τούς αίωνες. 'Αμήν.

Χριστούγεννα 2000.

# ΜΕΙΖΩΝ ΚΛΗΡΙΚΟΛΑΪΚΗ ΣΥΝΕΛΕΥΣΙΣ ΤΩΝ ΕΠΑΡΧΙΩΝ ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΘΡΟΝΟΥ

Κωνσταντινούπολις, 27.11.2000 - 01.12.2000

"Η ΕΝΟΡΙΑ ΚΥΤΤΑΡΟΝ ΤΗΣ ΖΩΗΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΒΙΟΥΜΕΝΗ ΠΡΑΓΜΑΤΙΚΟΤΗΣ ΣΥΓΧΡΟΝΟΙ ΠΡΟΣΑΝΑΤΟΛΙΣΜΟΙ ΚΑΙ ΠΡΟΚΛΗΣΕΙΣ"

#### Πορίσματα

"Πάτερ "Αγιε, τήρησον αὐτούς ἐν τῷ ὀνοματί σου οὕς δέδωκάς μοι, ἵνα ὧσιν ἕν καθώς ἡμεῖς" (Ἰωάν. 17,11).

1. Ἡ Ἁγία τοῦ Χριστοῦ Μεγάλη Ἐκκλησία, τό Οἰκουμενικόν Πατριαρχεῖον Κωνσταντινουπόλεως, συνεκάλεσεν είς τήν Βασιλίδα τῶν Πόλεων ἀπό 27ης Νοεμβρίου μέχρι 1ης Δεκεμβρίου 2000, Μείζονα Κληρικολαϊκήν Συνέλευσιν, μέ θέμα: "Ή Ένορία, κύτταρον τῆς ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας. Βιουμένη πραγματικότης καί σύγχρονοι προσανατολισμοί καί προκλήσεις". Ἡ Συνέλευσις ἀργανώθη ἐντός τοῦ πλαισίου τῶν ἑορταστικῶν ἐκδηλώσεων διά τά 2000 ἔτη ἀπό τῆς Γεννήσεως τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ.

2. Κατά τάς ἐργασίας τῆς Συνελεύσεως οἱ ὑπέρ τούς έπτακοσίους Σύνεδροι, Ἐπίσκοποι, Πρεσθύτεροι, Διάκονοι, Μοναχοί, Μοναχαί καί Λαϊκοί, ἐκπροσωποῦντες τάς ἀνά τήν Οἰκουμένην Επαρχίας τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, συνεζήτησαν ἐν ἀμοιβαία κατανοήσει τά σχετιζόμενα μέ τήν

ἐνορίαν σύγχρονα θέματα καί προβλήματα.

3. Ἡ Συνέλευσις διεπίστωσε τήν αὔξουσαν θεσμικήν κρίσιν, ώς ἐπίσης καί τάς καταλυτικάς ἐπιρροάς τῆς ἐκκοσμικεύσεως ἐπί τοῦ πληρώματος τῆς Ἐκκλησίας, διά τοῦτο καί ἐνέκυψε μέ προσοχήν εἰς τό θεμελιῶδες καί δομικόν στοιχεῖον τῆς συνοχῆς τῆς ἐνορίας. Τό ἐνδιαφέρον τοῦτο αποβλέπει πρωτίστως είς τήν ἐπανεκτίμησιν τῆς ύφισταμένης κατά ένορίας δομῆς τῆς Ἐκκλησίας μέ ἀπώτερον στόχον τήν βελτίωσιν καί ἀναβάθμισιν τῶν διαπροσωπικῶν, ἐντός τοῦ μυστηρίου τῆς Έκκλησίας, σχέσεων τῶν ἐνοριτῶν. Μακράν οίασδήποτε σκέψεως ἀπομιμήσεως ἀπόψεων καί συστημάτων ξένων πρός τήν ὀρθόδοξον παρακαταθήκην καί παράδοσιν, ή Συνέλευσις συνεζήτησε βελτιωτικάς σκέψεις καί συναινετικάς προτάσεις διά τήν ἐνίσχυσιν καί αὔξησιν τῆς αποτελεσματικότητος τοῦ θεσμοῦ καί τοῦ ἔργου τῆς ἐνορίας.

4. Οἱ εἰσηγηταί, διά τῶν ἐμπεριστατωμένων είσηγήσεών των, παρουσίασαν έν πρώτοις τήν θεολογικήν βάσιν τῆς ἐνορίας, ὅπου τό ἰδεῶδες πρότυπον τῆς τελείας ὀργανώσεως καί λειτουργίας της ἐκφράζει αὐτήν ταύτην τήν Ἐκκλησίαν, ὡς "σῶμα Χριστοῦ". Ἡ ἀναφορά ἑστιάζεται εἰς τήν εύχαριστιακήν ένότητα τῆς μιᾶς κοινότητος, ὑπό τόν ἕνα Ἐπίσκοπον ἤ τούς κατ' ἐντολήν του μυσταγωγούντας πρεσβυτέρους "εἰς τύπον Χριστού", ή δέ ἔννοια τῆς τοπικότητος ἐξυπηρετεῖ τήν ποιμαντικήν, άγιαστικήν καί διοικητικήν διακονίαν. Είς τήν διακονίαν ταύτην προσφέρεται ή

έμπειρία τοῦ ὑπάρχοντος πλουσίου ἐνοριακοῦ ἔργου, μέ τάς ἐναλλακτικάς, ἔστω, ἐφαρμογάς τῶν κατά τόπους Ἐκκλησιῶν, αἱ ὁποῖαι προσβλέπουν εἰς τήν πνευματικήν στήριξιν, τήν κοινωνικήν άρωγήν καί κυρίως εἰς τόν ἐξαγιασμόν τῶν πιστῶν.

5. Ἡ ποικιλία αὕτη δύναται νά χρησιμεύση ὡς χῶρος ίδεῶν πρός ἐπιλεκτικάς ἐφαρμογάς, ἀναλόγως πρός τάς είδικάς έσκασταχοῦ συνθήκας ζωῆς λειτουργίας τῶν ἐνοριῶν. · Qc είδικώτεραι κατευθυντήριοι γραμμαί πρός τόν σκοπόν αὐτον ύπεδείχθησαν ύπό τῆς Αὐτοῦ Θειοτάτης Παναγιότητος, τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου ἡμῶν, τά έξης: α) ή προσέλκυσις τῶν εὐλαθεστέρων χωρίς παραμέλησιν τῶν χλιαρωτέρων πιστῶν, β) ἡ αποφυγή μιμήσεως ξένων προτύπων καί ή έμμονή εἰς τήν παράδοσιν ὡς πρός τό λειτουργικόν μέρος, καί ή προσαρμογή εἰς τάς ἀνάγκας ὡς πρός τό διαπροσωπικόν μέρος, γ) τό ἐνδιαφέρον διά τούς ἐξ άλλογενῶν 'Ορθοδόξους, μέ ηὐξημένην μέριμναν διά τήν μείωσιν τοῦ αὐξανομένου ἀριθμοῦ τῶν μικτῶν γάμων καί δ) ή ἰδιαιτέρα προσοχή διά τήν καλλιέργειαν καί ἐνίσχυσιν τῆς πνευματικῆς ζωῆς. 'Η 'Ενορία, ώς κοινότης λατρευτική, εὐχαριστιακή καί ἐσχατολογική δέν ἀδιαφορεῖ διά τόν κόσμον ἤ τά προβλήματα τῆς παρούσης ζωῆς, ἀλλά ἐνδιαφέρεται νά προσανατολίση τά μέλη της, διά τῆς χάριτος τοῦ Αγίου Πνεύματος, εἰς τήν ἄκτιστον πραγματικότητα τῆς αἰωνιότητος.

6. 'Ωσαύτως, σημαντική ἐθεωρήθη ἡ διευκρίνησις τοῦ περιεχομένου τῶν ἐννοιῶν "ἐνορία" καί "κοινότης", ἐν γνώσει τῶν ἰδιομορφιῶν περιεχομένου κυρίως τῆς ἐννοίας "κοινότης", ἡ δποία, παρά τήν βιβλικήν της προέλευσιν, εἰς δρισμένας περιπτώσεις έδέχθη δυσμενεῖς φορτίσεις. Πέραν τῶν σημασιολογικῶν της ἀποκλίσεων ἡ ἔννοια "κοινότης", ἐντός τῶν ἐκκλησιολογικῶν καί κοινωνιολογικών δρίων, προϋποθέτει πάντως τήν **υπαρξιν της ἐνορίας, καί εἰς τήν ὀρθόδοξον** παράδοσιν ἐκφράζεται σχεδόν ὡς ταυτόσημος ἐκείνης. Ἡ σύναξις μάλιστα τῆς Πεντηκοστῆς ἐκπροσωπεῖ τήν κοινότητα, ἡ ὁποία δύναται ταυτοχρόνως νά θεωρηθη ώς ή πρώτη "Αποστολική Ένορία" τῆς νεοπαγοῦς Ἐκκλησίας. Ἡ ὡς ἄνω σημασιολογική έγγύτης καθιστά σήμερον τήν ἐνορίαν θεσμόν, ὁ ὁποῖος καλεῖται νά διαδραματίση συνεχῶς μείζονα ρόλον εἰς τήν σύγχρονον διάρθρωσιν τῆς 'Ορθοδοξίας. Οἱ νέοι κοινωνικοί όρίζοντες τῶν συγχρόνων ἀπροσώπων πόλεων, ἀλλά καί αὐτή ἡ ἕως χθές ἁγνή ὕπαιθρος, δύνανται νά μεταμορφωθοῦν ποικιλοτρόπως, ἄν ἡ σύγχρονος ἐνορία ἀναζητήση νέα πρότυπα ἐνοριακῆς ζωῆς καί δράσεως έντός τοῦ σημερινοῦ μεταβιομηχανικοῦ καί πολυπολιτισμικοῦ ὁρίζοντος.

7. Βεβαίως, ή πνευματική κατάστασις τῶν συγχρόνων κοινωνιῶν δέν ἐπιτρέπει ὑπερθολικάς

αἰσιοδοξίας, δεδομένης τῆς κρίσεως τῶν ἀξιῶν καί των αρνητικών ήθικοκοινωνικών επιπτώσεων επί δλοκλήρου τῆς ἀνθρωπότητος. Τά πλεῖστα ὅσα δυσεπίλυτα καί άλυτα παγκόσμια προβλήματα ταλανίζουν καί συνθλίβουν τό ἀνθρώπινον πρόσωπον, δημιουργοῦν φοβίας διά τό μέλλον τῶν κοινωνιῶν καί δοκιμάζουν τά **ὅρια τῆς** συναισθηματικής άντοχής, άλλά καί αὐτής ταύτης της πίστεως. Καί έδω ακριθώς ή ένορία αποκτά τόν συγκεκριμένον χῶρόν της ὡς ἡ "ἐν τόπω Έκκλησία". 'Ο ναός της γίνεται τό κέντρον άναφορᾶς, ή καταφυγή καί ή προσδοκία συναντήσεως μέ τόν ποιμένα, ὅσον καί μέ τούς άδελφούς. Έντός τοῦ ναοῦ καί ἐν τῆ ἑνότητι ἐν τοῖς μυστηρίοις μυσταγωγείται τό άρρητον γεγονός τῆς θείας ἐπιφανείας καί ταυτοχρόνως ἡ κοινωνία τῶν προσώπων. Τοῦτο σημαίνει ὅτι ἡ ἐνορία ἔχει κέντρον της τόν Θεόν, καί προοπτικήν της τήν διακονίαν καί τόν αγιασμόν τοῦ ἀνθρώπου. Τόν διακονεῖ καί τόν ἁγιάζει μέ τό βάπτισμα, μέ τήν θείαν Εὐχαριστίαν, μέ τόν γάμον, τά ἄλλα μυστήρια καί τάς ἄλλας ἀκολουθίας, καί τόν συνοδεύει τελικῶς εἰς τήν ἔξοδόν του ἀπό τόν παρόντα κόσμον. Δέν λησμονεῖ τήν μνήμην του καί ἐπικαλείται τάς δεήσεις του, ὅταν ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ καθαγιάζη τήν ζωήν, τήν πίστιν καί τά ἔργα τοῦ απερχομένου ἐκλεκτοῦ Του καί τόν συναριθμῆ εἰς τόν χορείαν τῶν 'Αγίων Του.

8. Αὐτή ἡ μυστηριακή ύπόστασις καί ἡ ἐσχατολογική διάστασις τῆς ἐνορίας συνδέεται ἀμέσως μέ τό πρόσωπον καί τήν πνευματικήν ποιότητα τοῦ ἱερέως, ὁ ὁποῖος εἶναι καί ὁ προεστώς τῆς συνάξεώς της, πάντοτε ἐξ ὀνόματος τοῦ οἰκείου ἐπισκόπου. Ὁ ἱερεύς εἶναι λειτουργός Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἐνῶ ἡ ἐνορία εἶναι ἡ σάρκωσις τῆς Έκκλησίας, τό βασικόν εὐχαριστιακόν κύτταρον, άνευ τοῦ ὁποίου δέν εἶναι δυνατόν νά ὑπάρχη Έκκλησία. Ἡ σχέσις αὕτη ἐμπερικλείει ἐν ταυτῷ προνόμιον καί ὑποχρεώσεις. Τήν ἔννοιαν τοῦ προνομίου ὀφείλομεν νά ἀναζητήσωμεν εἰς τό χάρισμα τῆς ἱερωσύνης, τάς δέ ὑποχρεώσεις εἰς τήν συνεχῆ μέριμναν διά τήν διακονίαν καί τόν άγιασμόν τῶν ἐνοριτῶν. Εἰς τό σημεῖον αὐτό πρωτεύουσαν θέσιν έχει ή τέλεσις τῆς θείας Εύχαριστίας καί τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν, αἱ ὁποῖαι ἀποτελοῦν ἀφορμήν λειτουργικής καί προσωπικής κοινωνίας τοῦ ἱερέως μετά τῶν πιστῶν. Τάς εὐκαιρίας αὐτάς χρησιμοποιεῖ οὖτος διά τήν διδαχήν καί τήν διακονίαν τοῦ θείου λόγου. Παραλλήλως όφείλει, ως καλός ποιμήν, νά ἐπαγρυπνῆ διά τά προβλήματα τῶν ἐνοριτῶν του, νά τούς κατευθύνη είς τήν πνευματικήν ζωήν καί νά μεριμνᾶ δι' όλους, μέ πνεῦμα θυσίας καί ἀνιδιοτελοῦς ἀγάπης. Ο ίερεύς διακονεῖ τό ἔργον τῆς θείας Χάριτος, διά τοῦτο και δέν δύναται νά ἐκληφθῆ ὡς "μισθωτός". Η διευκρίνησις αύτη είναι ἀναγκαία διά νά ἐπισημάνωμεν τό πληθος τῶν ἀρετῶν καί τῶν πνευματικών ίδιαιτεροτήτων, αί ὁποῖαι ὀφείλουν νά τόν κοσμοῦν. Τό ποίμνιον, τό ὁποῖον ποιμαίνει, δέν είναι έξουσιαστικώς ίδικόν του. Τοῦ τό ἐνεπιστεύθη δ Κύριος ('Ιωάν. 21,16).

9. Εἰς τό ἐνοριακόν ἔργον μετέχει ἡ ὅλη ἐνορία. Οἱ

λαϊκοί, ἄνδρες καί γυναῖκες, παρ' ὅ,τι έκκλησιολογικώς καί ποιμαντικώς ἀποτελοῦν τό ποίμνιον, ἐν τούτοις, εἰς τήν πρᾶξιν τῆς Ἐκκλησίας καί ως μέλη του ζωντος σώματος αὐτῆς, μετέχουν διά τῶν ἰδίων χαρισμάτων καί εἰς τήν διακονίαν τοῦ όλου σώματος. Είδικώτερον ή παρουσία τῶν γυναικών είς τό ἐνοριακόν ἔργον τῆς Ἐκκλησίας ἀποτελεῖ ἀδιαμφισβήτητον γεγονός, τό ὁποῖον δύναται νά έρμηνευθῆ κατά τά δεδομένα τῆς όρθοδόξου θεολογίας καί σωτηριολογίας. 'Απαρχή τῶν σκέψεων ἀποτελεῖ τό πρόσωπον τῆς Υπεραγίας Θεοτόκου, διά τῆς ὁποίας ἤνοιξεν τό κεφάλαιον τῆς Θείας Οἰκονομίας καί ἐγεφυρώθη τό χάσμα, τό προκληθέν διά τῆς παρακοῆς καί τῆς πτώσεως. Έντός τῆς νέας πραγματικότητος ἡ γυναῖκα γίνεται μάρτυς τῆς θεότητος τοῦ Ἰησοῦ καί κήρυξ τοῦ μηνύματος τῆς 'Αναστάσεως. Έκτοτε διακονεῖ εἰς τήν κατήχησιν, τήν ἐκπαίδευσιν, τήν ἱεραποστολήν, τόν μοναχισμόν, τήν φιλανθρωπίαν καί τήν κοινωνικήν πρόνοιαν, τήν ύμνογραφίαν καί τήν ύμνολογίαν, τήν ἁγιογραφίαν Kai τήν ἐκκλησιαστικήν διακοσμητικήν, ὡς πρεσθυτέρα δέ καί ως μοναχή συνεργεῖ εἰς τήν ποιμαντικήν ἐπικουρίαν τῶν ἱερέων, καί εἰς αὐτήν ἔτι τήν πνευματικήν καθοδήγησιν τῶν πιστῶν. Ἡ ἀναβίωσις τοῦ ἀρχαίου θεσμοῦ τῶν διακονισσῶν, ἡ ὁποία ἐσχάτως ἐκφράζεται ὡς εὐχή, εἶναι δυνατόν νά συμβάλη ἔτι περαιτέρω εἰς τήν προαγωγήν τοῦ ἔργου τῆς ἐνορίας. Ἐπί τοῦ θεσμοῦ τούτου τό Οἰκουμενικόν Πατριαρχεῖον συνεκάλεσεν διορθόδοξον συνέδριον (Ρόδος 1988), εἰς τό ὁποῖον διεσαφηνίσθη ὁ ρόλος καί τό εἶδος έκκλησιαστικής ταύτης διακονίας. Ἡ εὐχή διά τήν αναβίωσιν τοῦ θεσμοῦ οὐδόλως συνδέεται μέ τό θέμα τῆς "ἱερωσύνης" τῶν γυναικῶν, ὡς τίθεται ἀπό άλλας χριστιανικάς ἐκκλησίας καί ὁμολογίας. Ἐπ' αὐτοῦ ἡ διδασκαλία καί αἱ θέσεις τῆς 'Ορθοδόξου Έκκλησίας είναι σαφεῖς καί γνωσταί.

10. Τά είδικώτερα προβλήματα, διαφορετικά δι' έκάστην γεωγραφικήν περιοχήν καί ἐθνικήν ἐκκλησίαν, ἐκτιμῶνται μετ' ἰδιαιτέρας προσοχῆς έντός τῶν ὁρίων τῆς διοικητικῆς εὐθύνης τῶν κατά τόπους ἐπαρχιῶν. Ἡ ἐμπειρική προσέγγισις σχετικών μεγεθών, ὅπως τά διοικητικά συμβούλια, τά οἰκονομικά, αἱ ὀργανώσεις καί ἡ φιλανθρωπία κ.λπ., ἔδειξε ὅτι συμβαίνει νά προτάσσεται ἐνίστε ὁ θεσμικός χαρακτήρ τῶν συμβουλίων καί τοποθετείται είς δευτερεύουσαν θέσιν ὁ πνευματικός τοιοῦτος. Αἱ περιπτώσεις εἰς τάς ὁποίας ἡ ἐπιλογή τῶν προσώπων ἐστηρίχθη εἰς τήν πνευματικήν ποιότητα, τό ἐκκλησιαστικόν ήθος καί, κυρίως, τό αἴσθημα εὐθύνης των ἔναντι τῆς ἐνορίας, ἀποτελοῦν πρότυπα, δοκιμασμένας προτάσεις, ἐπίσης δέ καί έλπιδοφόρους δείκτας αναπροσανατολισμοῦ. Οί γνωστοί τύποι τῶν ἐκκλησιαστικῶν συμβουλίων, ὡς "ἐνοριακῶν" καί "κοινοτικῶν", δέν δύνανται νά αὐτονομοῦνται καί νά ὑπάρχουν κεχωρισμένως, άφοῦ, κατά τήν ἀρχικήν διαπίστωσιν, ἡ αὐθεντική ἔκφρασις τῆς ἐνορίας ὀφείλει νά συμπίπτη μέ τήν άληθη ἐν τῆ Ἐκκλησία κοινότητα τῶν πιστῶν.

11. Εἰς τάς ἀνά τήν Οἰκουμένην Ἐπαρχίας τοῦ Θρόνου ἡ μαρτυρία τῆς Ὁρθοδοξίας ἀποτελεῖ

προέκτασιν τοῦ ἔργου τῆς ἐνορίας, ὅπου ἡ όμογένεια ἐπιχειρεῖ τήν συνάντησίν της μέ τάς χώρας ὑποδοχῆς. Βεβαίως αἱ διαφορετικαί συνθῆκαι ἐπηρεάζουν κατά διάφορον τρόπον τήν ὕπαρξιν καί τήν ζωήν τῶν ἐνοριῶν. Παρά ταῦτα τά τρέχοντα προβλήματα ἀναφέρονται εἰς τήν χρῆσιν τῆς γλώσσης, εἰς τούς μικτούς γάμους, εἰς τήν κρίσιν τῶν ἱερατικῶν κλίσεων καί εἰς τάς δυσκολίας ἐπικοινωνίας τῶν νεωτέρων γενεῶν μέ τήν έκκλησιαστικήν γλώσσαν. Είς τάς περιπτώσεις αὐτάς αἱ κατά τόπους ἐπαρχίαι ἀναλαμβάνουν πρωτοβουλίας, όπως είναι ἀναλόγους μεταφράσεις των λειτουργικών κειμένων, αί διπλαί θεῖαι λειτουργίαι ἤ - διά μίαν σωστήν ποιμαντικήν συμπαράστασιν είς περιπτώσεις μικτῶν γάμων - ἡ κατάλληλος προετοιμασία τῶν νέων. Διά τήν ἐπάνδρωσιν τῶν ἐνοριῶν καταβάλλεται προσφάτως προσπάθεια ἐνισχύσεως καί ἐνθαρρύνσεως τῶν ίερατικών κλίσεων μεταξύ των νέων της δευτέρας, τρίτης ή καί νεωτέρων γενεών. Οἱ οἰκεῖοι ίδρύουν θεολογικάς σχολάς, Ποιμενάρχαι ἐκκλησιαστικά σεμινάρια, ἱεράς μονάς καί ἄλλας δι' ἐπικαίρων στέγας, ἐνῶ κοινωφελεῖς ἐπιμορφωτικῶν καί ἑορταστικῶν ἐκδηλώσεων ένισχύουν ποικιλοτρόπως τήν τοπικήν συνείδησιν, έν αναφορά πάντοτε πρός τό κέντρον τῆς 'Ορθοδοξίας, τό Οἰκουμενικόν Πατριαρχεῖον.

12. Πρός τήν κατεύθυνσιν αὐτήν κεντρικήν σημασίαν ἔχουν τό κατηχητικόν ἔργον καί ἡ παιδεία. Πρωτίστως ή κατήχησις ἀποτελεῖ διακονίαν τῆς Ἐκκλησίας, ἡ δέ ἰδεώδης προσφορά αὐτῆς έντάσσεται είς τό πλαίσιον τῆς ἐνορίας. Ἡ κατήχησις χρησιμοποιεί τήν γλώσσαν. Καί ή γνώσις τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης ἀποτελεῖ γέφυραν προσεγγίσεως τῶν ἀληθειῶν τῆς Αγίας Γραφῆς καί έλληνορθοδόξου παραδόσεως, ώς αὕτη διασώζεται αὐτουσίως εἰς τάς ἐπί μέρους ἐκφράσεις τῆς μιᾶς 'Ορθοδοξίας. Τό μέγα προνόμιον, νά ἔχουν γραφη εἰς τήν ἑλληνικήν τά ἱερά κείμενα καί ὁ θησαυρός τῆς πατερικῆς παραδόσεως, καθιστᾶ τήν γλώσσαν αὐτήν ὄργανον ἐπικοινωνίας, διά τοῦ όποίου ήμεῖς οἱ ἁπανταχοῦ 'Ορθόδοξοι, ἀνεξαρτήτως μητρικής γλώσσης, φυλής, τόπου διαμονής, κ.λπ. γνωρίζομεν τήν μίαν άλήθειαν τῆς πίστεως. Εἰς τό σημεῖον αὐτό ἡ κατήχησις ἐντός τῆς ἐνορίας μετασχηματίζεται είς έργον έσωτερικής ίεραποστολής πρός όλους τούς ἐνορίτας, παιδιά, νέους, ἐνήλικας, ὑπερήλικας, πρόσωπα μέ είδικάς ανάγκας καί ίδιαιτέρως περιθωριακάς ὑπάρξεις. Πρός τήσν κατεύθυνσιν αὐτήν ή κατήχησις ἐνδιαφέρεται ἐπίσης νά ἐνημερώνη καί νά προφυλάσση τούς πιστούς ἀπό τάς αἰρέσεις καί τάς ἀντιχριστιανικάς ἰδεολογίας. Συγχρόνως ἡ ἐνορία καθίσταται καί πυρήν έξωτερικής ίεραποστολής, όταν αναλαμβάνη νά μεταδώση τό Εὐαγγέλιον τῆς σωτηρίας εἰς τούς μακράν εύρισκομένους. Ἡ ἐνορία ἀποτελεῖ καί χῶρον ὀρθοδόξου μαρτυρίας εἰς τόν διάλογον ἀγάπης, καταλλαγῆς καί ἀληθείας μετά τῶν ἑτεροδόξων ἀδελφῶν. Οὕτως ὁ κατηχητής, ίερεύς ή λαϊκός, ἄνδρας ή γυναϊκα, ἀναλαμβάνει κεντρικόν ρόλον εἰς τήν διαδικασίαν τοῦ εὐαγγελισμοῦ, τῆς χριστιανικῆς ἀγωγῆς καί

παιδείας, τῆς ἡθικῆς διαμορφώσεως τοῦ χαρακτῆρος καί, κυρίως, τῆς προσεγγίσεως τῶν πιστῶν πρός τόν Κύριον. "'Εγώ εἰμί ἡ ὁδός καί ἡ ἀλήθεια καί ἡ ζωή. Οὐδείς ἔρχεται πρός τόν Πατέρα εἰ μή δι' ἐμοῦ" (Ἰωάν. 14,6). Τό ἔργον τῆς κατηχήσεως ἑπομένως, τό ὁποῖον ἀρχίζει ἀπό τήν οἰκογένειαν, τήν "κατ' οἶκον 'Ἐκκλησίαν", εἶναι ἔργον εὐθύνης καί ἀγάπης, προϋποθέτει δέ πίστιν, ὑπομονήν, ἐργώδη προσφοράν, μυστηριακήν ζωήν, ἀλλά καί γνώσεις καί καταρτισμόν πολυμερῆ καί πολυδιάστατον, διότι εἰσάγει τούς κατηχουμένους εἰς τό μυστήριον τοῦ Θεοῦ.

13. Τό μυστήριον τοῦτο ἐπιχειρεῖ νά μεταγγίση ἡ ένορία εἰς τούς νέους καί μέ ἄλλους τρόπους. Εἶναι μία κίνησις ἐξόδου πρός συνάντησιν μέ τό αὖριον τῆς ίστορίας, τήν συνέχειαν τῆς Ἐκκλησίας, τήν προέκτασιν τῆς βασιλείας τοῦ Θεοῦ εἰς τήν πλέον δυναμικήν έλπίδα τοῦ κουρασμένου κόσμου, ώς είναι τά ὀρθόδοξα νειάτα. Ἡ συνάντησις αΰτη είναι καί ιδικόν των αίτημα. Οι νέοι σήμερον προσβλέπουν πρός τήν Έκκλησίαν μέ ίδιαιτέραν έμπιστοσύνην. 'Αναζητοῦν λύσεις εἰς τά ἀδιέξοδα τοῦ μηχανοτεχνικοῦ πολιτισμοῦ. Θέλουν ὑπέρβασιν τῶν ποικίλων τάσεων ἀπανθρωπισμοῦ. Καί ἀκόμη, ζητοῦν ἀπαντήσεις εἰς τήν ἀλαζονείαν τῆς δυνάμεως καί την υπεροψίαν ωρισμένων επιστημονικών ἐπιτευγμάτων. Μέσα ἀπό τάς ὑπαρξιακάς των άγωνίας, ἀποκαλύπτουν τήν ἔντονον μεταφυσικήν εὐαισθησίαν των ἐπιδεικνύουν Kai ἐκπληκτικήν δεκτικότητα τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ. Διατυπώνουν ὅμως καί τά αἰτήματά των. Θέλουν λ.χ. τούς πνευματικούς ἡγήτορας τῆς Ἐκκλησίας, ἀνυποκρίτους, ἁγνούς, ἀληθῆ πρότυπα ἤθους, ὕφους καί τρόπου ζωῆς. Εἰς τό σημεῖον αὐτό ἡ κίνησις ἀποδοχῆς των ἀπό τήν ἐνορίαν πρέπει νά ἔχη τό κριτήριον τῆς ἀγάπης καί τοῦ σεβασμοῦ τῆς έλευθερίας των, παραλλήλως πρός μίαν προσπάθειαν άνταποκρίσεως εἰς τά αὐθεντικά των αἰτήματα καί εἰς τάς νεανικάς ὀρθολογημένας προτιμήσεις των. Ένοριακά κέντρα μέ βιβλιοθήκας, μέ τεχνολογικήν ύποδομήν, μέ καλλιτεχνικάς πρωτοβουλίας, μέ άθλητικάς ἐγκαταστάσεις, καί πολλά ἄλλα συναφῆ, αποτελοῦν προσφόρους πύλας εἰσόδου "διά τήν εὐχαριστιακήν συνάντησιν καί τήν μετοχήν εἰς τήν εὐχαριστιακήν τράπεζαν". Οἱ νέοι μας ἀποτελοῦν τό μέλλον τῆς Ἐκκλησίας. Διά τοῦτο καί δέν πρέπει νά θεωρηθη ύπερβολή ἄν λεχθη ὅτι, ἕν ἐκ τῶν κυριωτέρων πεδίων δραστηριοποιήσεως της ενορίας εἶναι ὁ χῶρος τῶν νέων.

14. Όλαι αἱ ἀνωτέρω σκέψεις διετυπώθησαν ὡς διαπιστώσεις, προσανατολισμοί καί προβληματισμοί κατά τήν διάρκειαν τῶν ἐργασιῶν τῆς Μείζονος Κληρικολαϊκής Συνελεύσεως, ή ὁποία ἔδωσε, σύν τοῖς ἄλλοις, καί πολυτίμους ἀφορμάς διαπροσωπικῆς κοινωνίας μεταξύ τῶν συνέδρων. Ἡ διαρκής παρουσία τοῦ Παναγιωτάτου εἰς τάς συνεδρίας έδειξε τήν ἐγγύτητα τοῦ ποιμένος πρός τό ποίμνιόν του, ἐν διαλόγω ἀγάπης καί εὐθύνης, συνέβαλε δέ είς τήν βίωσιν τῆς ενότητος τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ πληρώματος. Διά toūto καί εὐγνωμόνως εύχαριστούμεν τόν Παναγιώτατον Οίκουμενικόν Πατριάρχην κ.κ. Βαρθολομαῖον καί τήν περί Αὐτόν

'Αγίαν καί 'Ιεράν Σύνοδον διά τήν σύγκλησιν τῆς Συνάξεως καί τήν ἐπιτυχῆ ὁλοκλήρωσιν τῶν

ἐργασιῶν της.

15. Δοξολογοῦμεν τόν ἐν Τριάδι Θεόν διά τήν ἰστορικήν ταύτην Συνέλευσιν καί διά τάς σκέψεις, τάς συζητήσεις καί τάς ἐμπειρίας, τάς ὁποίας προεκάλεσεν. 'Αναχωροῦντες εἰς τά ἴδια κρατοῦμεν ὡς πολύτιμον προτροπήν τούς λόγος τοῦ ἱεροῦ Ἰγνατίου τοῦ Θεοφόρου: "Καί ὑμὰς οὖν χρή, ὡς 'λαόν περιούσιον καί ἔθνος ἄγιον', ἐν ὁμονοία πάντα ἐν Χριστῷ ἐπιτελεῖν" (Ἐπιστ. Πρός Φιλαδελφεῖς 4, PG 5,824).

ΕΙΣΗΓΗΤΙΚΗ ΟΜΙΛΙΑ ΤΗΣ Α.Θ. ΠΑΝΑΓΙΟΤΗΤΟΣ ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ κ.κ. ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΙΟΥ ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΕΝΑΡΞΙΝ ΤΩΝ ΕΡΓΑΣΙΩΝ ΤΗΣ ΚΛΗΡΙΚΟΛΑΪΚΗΣ ΣΥΝΕΛΕΥΣΕΩΣ (27 Νοεμβρίου 2000)

"Η 'Ενορία, κύτταρον τῆς ζωῆς τῆς 'Εκκλησίας.
Βιουμένη πραγματικότης καί σύγχρονοι
προσανατολισμοί καί προκλήσεις."

Ίερώτατοι ἄγιοι ἀδελφοί,

'Αγαπητοί ἐκπρόσωποι τῶν ἐνταῦθα Χριστιανικῶν

Έκκλησιῶν καί 'Ομολογιῶν,

- Έντιμότατοι κ.κ. Γενικοί Πρόξενοι,
- 'Οσιολογιώτατοι, Αἰδεσιμολογιώτατοι,

Έλλογιμώτατοι,

'Αγαπητοί ἐκπρόσωποι τῶν Μ.Μ.Ε., Τέκνα ἐν Κυρίω ἀγαπητά,

Καλωσορίζομεν διά θερμοῦ πατρικοῦ καί μετέχοντας εἰς τήν παροῦσαν Κληρικολαϊκήν Συνέλευσιν. Τούς Ἱερωτάτους ᾿Αρχιερεῖς, τούς εὐλαβεστάτους ἱερεῖς, τούς ἐλλογιμωτάτους εἰσηγητάς, τούς ἐκλεκτούς καί φιλομαθεῖς συνέδρους. Ἐκφράζομεν τήν χαράν μας διά τήν πραγματοποίησιν αὐτῆς καί τήν ἐλπίδα μας ὅτι θά προκύψουν ἐξ αὐτῆς ἀφέλιμα καί ἐφαρμόσιμα συμπεράσματα.

'Η Μήτηρ 'Αγία τοῦ Χριστοῦ Μεγάλη 'Εκκλησία, συγκαλέσασα τήν παροῦσαν ἀντιπροσωπευτικήν Κληρικολαϊκήν Συνέλευσιν τῶν ἀπανταχοῦ τῆς γῆς 'Ιερῶν Μητροπόλεων καί 'Ενοριῶν της ἀποθλέπει εἰς τήν ἐπανεξέτασιν τῆς ὑφισταμένης ἐνοριακῆς πρακτικῆς ἐπί τῷ τέλει θελτιώσεως τῆς σχέσεως μεταξύ τῶν ἐνοριτῶν, συμπεριλαμβανομένων εἰς αὐτούς καί τῶν ἐφημερίων. Δέν ἐπιθυμεῖ ὅμως νά ἐπιβάλη ἀπόψεις καί νά ὀργανώση συστήματα, τά ὁποῖα καί νά ὑποδείξη ὡς ἐφαρμοστέα. Θέλει αἱ θελτιώσεις νά προκύψουν ἀπό προτάσεις αὐτῶν τούτων τῶν ἐνοριτῶν κατόπιν προσεκτικῆς συνειδητοποιήσεως τῆς ὑφισταμένης καταστάσεως, τοῦ ἰδεώδους προτύπου καί τῶν ὑπαρχουσῶν δυνατοτήτων.

Τό γεγονός ὅτι ὅλοι ἀνήκομεν εἰς ἐνορίαν τινά καί ὅτι ἔχομεν πεῖραν τοῦ τρόπου λειτουργίας της

δέν σημαίνει ὅτι ἔχομεν πλήρως συνειδητοποιήσει τήν ὑφισταμένην κατάστασιν. Ὅπως ἀκριδῶς τό γεγονός ὅτι ὅλοι ἔχομεν ψυχήν καί σῶμα καί πεῖραν τῆς λειτουργίας ἀμφοτέρων δέν σημαίνει καί ὅτι ἔχομεν πλήρη γνῶσιν τῆς λειτουργίας τῆς ψυχῆς μας καί τοῦ σώματός μας. Δέν γνωρίζομεν πάντοτε ἤ δέν γνωρίζομεν ἐπακριδῶς τί καί πῶς ἐπηρεάζει τήν ψυχικήν μας κατάστασιν ἤ τήν σωματικήν μας ὑγείαν, πῶς καί διατί γινόμεθα δύσθυμοι ἤ χαρούμενοι, ποίας ἀλλαγάς πρέπει νά ἐπιφέρωμεν εἰς τήν ζωήν μας διά νά βελτιώσωμεν τήν κατάστασίν μας.

'Ασφαλῶς δέν ἔχομεν πλήρη ἄγνοιαν. 'Ασφαλῶς έχομεν παρατηρήσει ότι ωρισμέναι ἐνέργειαί μας, ώρισμέναι τροφαί, ώρισμέναι παραλείψεις, ώρισμέναι σχέσεις, μᾶς βλάπτουν ἤ μᾶς ἀφελοῦν. Γνωρίζομεν είτε ἐκ πείρας καί δοκιμῶν, είτε ἐκ μελετῶν καί άνταλλαγῆς γνωμῶν, εἴτε ἀκόμη καί ἐκ διαισθήσεως καί θείου φωτισμοῦ ώρισμένα πράγματα. 'Αλλά δέν άρκούμεθα εiς αὐτά. Συνεχῶς μελετώμεν, συμβουλευόμεθα είδικούς ή πλέον πεπειραμένους ή άπλούς συνανθρώπους συζητοῦμεν, μας, δοκιμάζομεν, πειραματιζόμεθα διά νά βελτιώσωμεν τήν ὑγείαν καί τήν κατάστασιν τοῦ σώματος καί τῆς ψυχῆς μας.

Αὐτήν ἀκριθῶς τήν ἐργασίαν ἐκλήθημεν ἀπό τά πέρατα τῆς γῆς διά νά κάμωμεν ἀπό κοινοῦ σήμερον καί τάς ἑπομένας ὀλίγας ἡμέρας ἀναφορικῶς πρός τό μεγαλύτερον σῶμα μας καί τήν ὁμαδικήν ψυχήν μας, ή ὁποία λέγεται Ἐνορία καί ή ὁποία πέριξ τοῦ 'Ιεροῦ Θυσιαστηρίου συγκεντρώνει ὅλους τούς πιστούς καί ένώνει αὐτούς εἰς τό ἕν Σῶμα καί Αἷμα τοῦ Χριστοῦ, γεγονός τό ὁποῖον συνεπάγεται καί τήν μεταξύ των εν Χριστῶ ενότητα εἰς εν σῶμα. Αὐτό τό σῶμα ἐμπεριέχει ὅλην καί πλήρη τήν Ἐκκλησίαν, διότι ἔχει κεφαλήν καί σῶμα καί αἶμα ὁλόκληρον καί πλήρες τό σῶμα τοῦ Χριστοῦ καί ἐγκεντρισμένα εἰς αὐτό ὅλα τά μέλη τῆς Ἐνορίας. Τήν θέσιν τοῦ Έπισκόπου, ἀπαραιτήτου διά τήν ὕπαρξιν Έκκλησίας, κατέχει κατ' ἐντολήν αὐτοῦ ὁ πρεσβύτερος. Δι' αὐτό καί ἡ μετά Ἐπισκόπου ἤ Πρεσβυτέρου, ἐνεργοῦντος ἐπ' ὀνόματι τοῦ 'Επισκόπου, 'Ενορία εἶναι πλήρης ἡ Μία, 'Αγία, Καθολική καί 'Αποστολική 'Εκκλησία.

Κατά συνέπειαν τό ίδεῶδες πρότυπον τῆς τελείας όργανώσεως καί λειτουργίας τῆς Ἐνορίας εἶναι τό Έκκλησίας ώς σώματος Χριστου. γνωρίσωμεν πῶς ὁ Χριστός θέλει τή Ἐκκλησίαν Του καί συγκρίνωμεν τήν ὑφισταμένην σήμερον εἰς τάς Ένορίας κατάστασιν πρός τήν ἰδεώδη κατάστασιν, θά συνειδητοποιήσωμεν τάς έλλείψεις ένδεδειγμένας βελτιώσεις, ἀλλά καί ύφισταμένας δυνατότητας. Διότι δέν είναι πάντοτε πρέπον νά πορευώμεθα δι' ἀποτόμων ἁλμάτων πρός τήν τελειότητα. Τό σῶμα δέν ἀντέχει εἰς τάς αποτόμους μεταβολάς. Αὐτός ὁ Κύριος μᾶς ἐδίδαξε τήν διάκρισιν διά πολλών τρόπων. Εἶπεν εἰς τούς μαθητάς Του ὅτι ἄν καί ἔχει νά τούς εἴπη πολλά, δέν τά λέγει, διότι δέν δύνανται νά βαστάσουν αὐτά τήν ώραν αὐτήν. ¿Ελάλει ἐν παραβολαῖς, διά νά προχωροῦν σταδιακῶς εἰς τήν κατανόησιν αὐτῶν οἱ

ἀκούοντες. Τήν μεταμόρφωσίν ἐπραγματοποίησεν ἐνώπιον τριῶν μόνον μαθητῶν Του, διότι οἱ λοιποί δέν ἦσαν ὥριμοι εἰσέτι διά τήν βίωσιν αὐτῆς τῆς ἀποκαλύψεως. Πολλά θαύματα έδωσεν έντολήν εἰς τούς εὐεργετηθέντας δι' αὐτῶν όπως μή δμολογήσουν είς τούς λοιπούς. Έφώτισε τούς 'Αποστόλους Του νά εἰσάγουν σταδιακῶς τούς πιστούς εἰς τάς βαθυτέρας ἀληθείας, ὥστε νά λέγη είς αὐτῶν πρός τούς πιστούς γάλα σᾶς ἐπότισα καί όχι στερεάν τροφήν, διότι εἶσθε ἀκόμη πνευματικῶς νήπιοι. Συνεπῶς μετά τήν ἐπίγνωσιν τοῦ τελείου καί τοῦ ὑφισταμένου χρειάζεται νά μελετηθῆ ὁ τρόπος προσεγγίσεως τῆς πραγματικότητος πρός τήν τελειότητα. Νά καθορισθή τό τί πρακτέον, ποῖος ό εἰς ὄν θά ἀνατεθῆ τοῦτο, ποῖα μέσα ἀπαιτοῦνται, ποῖα διατίθενται, πῶς θά εὑρεθοῦν τά ἐλλείποντα.

΄ Ως γνωστόν, ἀρχικῶς ἡ Ἐνορία δέν ὑπῆρχεν ὑπό τήν σημερινήν μορφήν. Αί κατά τόπους Έκκλησίαι ήσαν όλιγομελεῖς καί ἀπετέλουν μίαν κοινότητα ύπό τόν Ἐπίσκοπον. "Όταν οἱ χριστιανοί ἐπληθύνθησαν καί εἶς Ναός δέν ἐπήρκει πρός έξυπηρέτησιν αὐτῶν, ὁ Ἐπίσκοπος ἐχειροτόνησε πρεσθυτέρους, ώρισε καί έτέρους τόπους ώς Ίερούς Ναούς πρός τελεσιουργίαν ἐν αὐτοῖς τῆς Θείας Εὐχαριστίας ἐπ' ὀνόματί του καί καθώρισε τά ὅρια τῆς περιοχῆς, οἱ ἐντός τῆς ὁποίας χριστιανοί θά έξυπηρετούντο παρ' έκάστου Ίερου Ναού. Ούτω προέκυψαν αἰ ἐν-ορίαι, ἤτοι αἱ διά συγκεκριμένων τοπικών δρίων δριζόμεναι ζώναι ή περιοχαί, τών όποίων οί χριστιανοί θά έξυπηρετοῦντο παρ' έκάστου Ίεροῦ Ναοῦ καί τοῦ ἐν αὐτῷ πρεσθυτέρου ή πρεσβυτέρων.

Τότε δέν ἐγίνοντο διακρίσεις βάσει τῆς φυλετικής προελεύσεως τοῦ πιστοῦ. Ο τόπος τής κατοικίας έκάστου καί ὄχι ἡ φυλή αὐτοῦ ἤ τό ἔθνος του καθώριζε τήν ώρισμένην ἐνορίαν ὑπαγωγῆς του. Έν τούτοις δσάκις αἱ ποιμαντικαί ἀνάγκαι ἀπήτουν τοῦτο ἐγίνοντο καί ἐξαιρέσεις. 'Ο προκάτοχος ἡμῶν είς τόν Θρόνο τῆς Κωνσταντινουπόλεως "Αγιος 'Ιωάννης ὁ Χρυσόστομος παρεχώρησεν εἰδικόν Ναόν πρός λειτουργικήν έξυπηρέτησιν τῶν ἐν Κωνσταντινουπόλει Γότθων λόγω τῆς γλωσσικῆς διαφορᾶς. Έξ αὐτοῦ συνάγομεν δύο συμπεράσματα: Πρῶτον ὅτι ἡ ὀργάνωσις τῆς Ἐνορίας πρέπει καί σήμερον νά γίνεται μέ κριτήρια τοπικά, καί, δεύτερον, ότι ὁ κανών αὐτός ἐπιδέχεται ἐξαιρέσεις είς ἐπίπεδον ἐνορίας διά λόγους ποιμαντικούς. 'Εξαιρέσεις είς ἐπίπεδον 'Επισκόπου Αρχιεπισκόπου ή Μητροπολίτου δέν ἐγνώρισεν ἡ Έκκλησιαστική 'Ιστορία μέχρι τοῦ προσφάτου φαινομένου τῆς διασπορᾶς, τοῦ ὁποίου προσαρμογή πρός τούς ἱερούς κανόνας (οἱ ὁποῖοι ρητῶς ἀπαγορεύουν τήν ὕπαρξιν δύο 'Αρχιερέων εἰς ένα καί τόν αὐτόν τόπον) ἐκκρεμεῖ εἰσέτι.

Αἱ σημεριναί ἐνορίαι τῶν Ἱερῶν ᾿Αρχιεπισκοπῶν, Μητροπόλεων καί Ἐπισκοπῶν τοῦ Θρόνου δύνανται νά διακριθοῦν ἀπό τῆς ἀπόψεως τῆς γλωσσικῆς ὁμοιογενείας τοῦ πληρώματος αὐτῶν: α) Εἰς τάς ὑφισταμένας εἰς περιοχάς ὅπου τό ὁμογενειακόν στοιχεῖον ἀποτελεῖ σχεδόν τό ἀποκλειστικόν πλήρωμα αὐτῶν. Τοιαῦται ἐπί

παραδείγματι εἶναι αἱ Ἐνορίαι τῆς Κρήτης, τῆς Δωδεκανήσου, κ.λπ. β) Εἰς τάς ὑφισταμένας εἰς περιοχάς ὅπου καί ἄλλαι ἐκκλησιαστικαί δικαιοδοσίαι (παρουσίαι) ἔχουν ἀναπτύξει ἐνορίας καί δ) Εἰς τάς περιοχάς ὅπου οἱ ἀλλογενεῖς ὀρθόδοξοι ἀποτελοῦν τό πλειοψηφοῦν πλήρωμα. Ἡ διάκρισις αὐτή γίνεται διά λόγους καθαρῶς ποιμαντικούς καί ὄχι βεβαίως διά λόγους ἐκκλησιολογικούς.

'Από ἀπόψεως ἀριθμοῦ μελῶν αἱ 'Ενορίαι δύνανται νά διακριθοῦν εἰς τοιαύτας ὀλιγομελεῖς, ὡς αἱ τῶν χωρίων καί κωμοπόλεων, καί εἰς τοιαύτας μετά πολυαρίθμων πιστῶν, ὡς αἱ τῶν μεγαλοπόλεων.

'Апо́ ἀπόψεως ὀργανώσεως δύνανται διακριθοῦν εiς ώργανωμένας èпí καθαρῶς έκκλησιαστικής βάσεως, χωρίς δηλαδή ανάμιξιν τῆς πολιτικής κοινότητος είς τά ἐκκλησιαστικά θέματα, ώργανωμένας έν συσχετίσει δμογενειακάς κοινότητας, бпои ф Έκκλησία συμμετέχει άμέσως είς τάς μή καθαρῶς ἐκκλησιαστικάς, п. х. τάς έκπαιδευτικάς, φιλανθρωπικάς καί λοιπάς δραστηριότητας τῆς κοινότητος ή ακόμη καί ή Κοινότης έχει λόγον είς τά ἐκκλησιαστικά θέματα, π.χ. τῆς καλύψεως τῶν ἐξόδων, κ.λπ.

"Όλα αὐτά εἶναι κατ' ἀρχήν θετικά στοιχεῖα καί δεικνύουν τήν εὐελιξίαν καί τήν προσαρμοστικότητα τῆς Ἐκκλησίας εἰς τάς τοπικάς συνθήκας καί τάς ἀνάγκας ἐξυπηρετήσεως τῶν πιστῶν. Δημιουργοῦν δμως καί μίαν μεγάλην ποικιλίαν διαφοροποιήσεων, ώστε νά μήν εἶναι δυνατόν νά μεταφερθοῦν αὐτούσιαι αἱ πραγματικαί μεθοδεύσεις τῆς μιᾶς ἐνορίας εἰς τήν ἄλλην. Ἐν τούτοις ἡ μεγάλη αὐτή ποικιλία, ὁ πλοῦτος τῆς ἐμπειρίας, δύναται νά χρησιμεύση ώς προμηθευτής ίδεῶν πρός ἐπιλεκτικήν ἐφαρμογήν αὐτῶν, αἱ ὁποῖαι ἁρμόζουν εἰς τάς συνθήκας έκάστης ένορίας. Συνεπῶς θά ἀρκεσθῶμεν νά ἐκθέσωμεν εἰς τήν ἀγάπην σας ὡρισμένας γενικάς σκέψεις, καί όχι συγκεκριμένας πρακτικάς, διότι τό πῶς καί τό ἄν θά ὑλοποιηθῆ ἑκάστη κατευθυντήριος γραμμή εἰς τήν συγκεκριμένην ἐνορίαν θά μελετηθῆ ύπό τοῦ ἐφημερίου καί τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ συμβουλίου.

'Ως κατευθυντηρίους ἀρχάς θεωροῦμεν κυρίως τάς ἑξῆς:

1.-Προσέλκυσις τῶν εὐλαθεστέρων χωρίς παραμέλησιν τῶν χλιαροτέρων πιστῶν.

'Ως γνωστόν, εἰς μίαν ἐνορίαν ἀνήκουν χριστιανοί 'Ορθόδοξοι, διαφόρου βαθμοῦ, ζήλου καταρτίσεως. Συμβαίνει δέ ἐνίστε ὁ ἐφημέριος καί τό έκκλησιαστικόν συμβούλιον νά στρέφουν ἐνδιαφέρον των πρός τούς ολιγώτερον συνδεδεμένους μέ τήν 'Ορθόδοξον 'Εκκλησίαν και νά ἐκκοσμικεύουν τά τῆς Ἐκκλησίας διά νά προσελκύσουν αὐτούς. Θεωροῦμεν τήν τακτικήν αὐτήν ἐσφαλμένην. Ἡ Ἐνορία πρέπει νά ρίψη τό βάρος εἰς τούς εὐλαβεστέρους τῶν πιστῶν, οἱ ὁποῖοι καί θά εἶναι προθυμότεροι νά βοηθήσουν εἰς τό ἔργον της, ἀναλαμβάνοντες διαφόρους ὑπηρεσίας ἐν αὐτῆ καί προσφέροντες μέ χαράν τόν ὀβολόν των, ἀκόμη καί ἐκ τοῦ ὑστερήματος αὐτῶν. Αὐτοί θά εἶναι τό στήριγμά της καί τό καθημερινόν πλήρωμά της. Αὐτό

δέν σημαίνει ότι θά άδιαφορήση διά τούς λοιπούς. Σημαίνει ὅτι δέν θά τροποποιήση ἐπί παραδείγματι τό πατροπαράδοτον τυπικόν διά νά ἱκανοποιήση αὐτούς ἐπί δυσαρεσκεία τῶν εὐλαβεστέρων. Διότι πράξη θά ἀπομακρύνη τούς εὐλαβεστέρους, οἱ ὁποῖοι θά στραφοῦν πρός ἄλλας κατευθύνσεις καί ἐνίοτε θά πέσουν θύματα σχισματικών δμάδων, ἐπαγγέλλονται ζῆλον καί ἐμμονήν εἰς τά πάτρια. Όλοι γνωρίζετε ότι αἱ σχισματικαί αὐταί ὁμάδες συγκεντρώνουν πολλούς εὐλαβεῖς καί παρά τό όλιγάριθμον αὐτῶν ἀναπτύσσονται οἰκονομικά προβλήματα. Βεβαίως δέν προτάσσομεν τόν οἰκονομικόν παράγοντα. Αλλά θεωροῦμεν ποιμαντικόν σφάλμα νά προσπαθῆ ἡ Ἐνορία νά προσελκύση τούς όλιγώτερον θρησκεύοντας διά τρόπων ή μεθόδων, αί δποῖαι δυσαρεστοῦν καί ἐκδιώκουν τούς θερμοτέρους τῶν πιστῶν.

Ίσως εν παράδειγμα θά καταστήση σαφεστέραν τήν δυνατότητα τοῦ ἐφημερίου. Ἐάν αἱ συνθῆκαι είναι τοιαύται, ώστε ή Θεία Λειτουργία τῆς Κυριακής νά γίνεται μέ δυτικότροπον τετράφωνον ἐκκλησιαστικήν μουσικήν, ἡ ὁποία ἐκδιώκει τούς άγαπῶντας τό παραδοσιακόν βυζαντινόν μέλος, δύναται δ ἐφημέριος νά πραγματοποιῆ τακτικάς νυκτερινάς Θείας Λειτουργίας μέ τήν παραδοσιακήν βυζαντινήν ψαλμωδίαν, ώστε νά έλκύη τούς προτιμώντας αὐτήν. Έάν αἱ συνθῆκαι ἐπιβάλλουν τόν ξορτασμόν ώρισμένων επετείων διά καθαρῶς κοσμικῶν ἐκδηλώσεων, ὡς γευμάτων εἰς ξενοδοχεῖα καί τά παρόμοια, δύναται ὁ ἐφημέριος νά ὀργανώση είς ἄλλην ὥραν καί ἐκκλησιαστικόν ἑορτασμόν διά Θείας Λειτουργίας ή έσπερινοῦ ή ἀρτοκλασίας, κ.ο.κ. μεθ' ήν ἀσφαλῶς δύναται νά ἐπακολουθήση φιλική δεξίωσις εἰς τυχόν ὑπάρχουσαν αἴθουσαν τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ μετά προσφορᾶς γλυκυσμάτων, ἤ καφέ, κ.λπ. ἤ καί ἄλλων ἐκδηλώσεων, ὡς ὁμιλιῶν, παραδοσιακών ή παιδικών ἀσμάτων, κ.λπ. Οὕτω δημιουργείται οἰκειότης, συνδέονται οἱ πιστοί μετ' άλλήλων καί μετά τῆς Ἐνορίας καί καταρρίπτονται αί κατηγορίαι περί ἐκκοσμικεύσεως τῆς Ἐκκλησίας ή περί άδιαφορίας αὐτῆς διά τούς πιστούς, αἱ ὁποῖαι ἐνίοτε ἐκτοξεύονται.

2.- 'Αποφυγή τῆς μιμήσεως ξένων προτύπων καί ἐμμονή εἰς τήν παράδοσιν ὡς πρός τό λειτουργικόν μέρος καί προσαρμογή εἰς τάς ἀνάγκας ὡς πρός τό διαπροσωπικόν μέρος.

'Η κατεύθυνσις αὐτή ἀφορὰ κυρίως τάς ἐνορίας, αἱ ὁποῖαι εὐρίσκονται ἐντός ἑτεροδόξων κοινωνιῶν, αἱ ὁποῖαι κοινωνίαι ἐπηρεάζουν τούς ὀρθοδόξους πρός μίμησιν τῶν συνηθειῶν των, ἐνίστε ἐντυπωσιακῶν καὶ πρωτοτύπων δι' αὐτούς. 'Ως γνωστόν, οἱ πλεῖστοι τῶν ὀρθοδόξων μετηνάστευσαν εἰς τάς χώρας ἐγκαταστάσεώς των χωρίς ἐπαρκῆ γνῶσιν τῆς 'Ορθοδόξου Παραδόσεως καὶ χωρίς ἐκτίμησιν τοῦ λειτουργικοῦ πλούτου αὐτῆς, ἰδία δέ χωρίς συνειδητοποίησιν τοῦ μυστηρίου τῆς Θείας Χάριτος, ἡ ὁποία εὐδοκεῖ νά κατέρχεται εἰς τούς εὐλαβῶς συμμετέχοντας εἰς τάς ἱεράς ἀκολουθίας. Έτερον σημαντικόν μέρος τῶν μελῶν τῆς ἐνορίας

καί ἰδία τά μέλη δευτέρας καί τρίτης γενεᾶς, στερούμενα λειτουργικής κατηχήσεως καί έχοντα διπλοῦν γλωσσικόν ἐμπόδιον καί ἀμεσωτέραν ἐπίδρασιν τοῦ περιβάλλοντος, δυσκόλως κατανοοῦν 'Ορθόδοξον τελετουργίαν, τούς βαθεῖς συμβολισμούς αὐτῆς, και τήν δλοκληρωτικήν ψυχοσωματικήν μετοχήν τοῦ πιστοῦ, εἰς τά τελούμενα, εἰς τά ὁποῖα, ὅρασις, ἀκοή, ὄσφρησις, γεύσις, ἀφή, νοῦς, καρδία, λόγος, μουσική, όρθοστασία, γονυκλισία καί σταυροκόπημα, ρυθμός καί μέλος, συντονίζονται εἰς μίαν ἐλεγχομένην ένθουσιαστικήν δοξολογίαν καί αἴνεσιν τοῦ Θεοῦ. Προτιμοῦν ὅμως ἐνίοτε τά ἀπλᾶ ἀσμάτια τῶν δῆθεν "ἐν πνεύματι" μόνον λατρευουσῶν τόν Θεόν προτεσταντικών ὁμάδων ή ώρισμένας πομπώδεις έμφανίσεις καί τελετάς τῆς Ρωμαιοκαθολικῆς Έκκλησίας, τάς ὁποίας καί εἰσάγουν εἰς τήν ένοριακήν ζωήν. Πιστεύομεν ὅτι ἐάν ἀναλυθῆ εἰς αὐτούς καταλλήλως ὁ πλοῦτος καί ὁ σκοπός ἑκάστης τελετουργικής πράξεως τοῦ 'Ορθοδόξου Τυπικοῦ θά τό ἀγαπήσουν, ὅπως τό ἀγαποῦν καί τό θαυμάζουν οἱ ἐνδιατρίψαντες εἰς αὐτό καλῆς θελήσεως δυτικοί έρευνηταί. Ἡ έμμονή εἰς τήν Παράδοσιν μετά καταλλήλου ἐπεξηγήσεως αὐτῆς εἰς τούς πιστούς θά ἔχη καί τό πλεονέκτημα νά συγκρατήση εἰς τήν ἐνορίαν τούς παραδοσιακωτέρους τῶν πιστῶν, ὡς προείπομεν, καί νά ἀπαλλάξη αὐτήν τῆς μομφῆς τῆς ἐκκοσμικεύσεως, ἡ ὁποία πολλάκις τῆς ἀπευθύνεται, ἐνίστε δέ δικαίως.

Πρέπει νά διευκρινήσωμεν ὅτι ἡ Εὐχαριστιακή καί πᾶσα λατρευτική σύναξις τῶν πιστῶν δέν πρέπει νά μεταβληθῆ εἰς θέαμα ἤ ἀκρόαμα συναισθηματικόν. Εἶναι προσευχή καί μυσταγωγία καί προετοιμασία τῶν ψυχῶν καί τῶν σωμάτων νά δεχθοῦν τήν Θείαν Χάριν. Ὁ ἐφημέριος καί οἱ ψάλται εἶναι μυσταγωγοί, οἱ ὁποῖοι ὁδηγοῦν τούς πιστούς πρός τόν Θεόν, καί ὅχι παροχεῖς μιᾶς ἁπλῆς τέρψεως.

'Ως πρός τάς προσωπικάς σχέσεις τῶν ἐνοριτῶν καί ἰδία τῶν ἐνοριτῶν καί τοῦ πρεσθυτέρου ὑπάρχει, ώς γνωστόν, μεγάλη διαφοροποίησις μεταξύ τῶν ένοριῶν τῶν εὑρισκομένων εἰς μικράς πόλεις καί χωρία, καί δή πόλεις καί χωρία, καί δή τάς τῆς διασπορᾶς. Διότι εἰς τάς μικράς ἐνορίας ὁ ἱερεύς γνωρίζει ἕνα ἕκαστον τῶν πιστῶν κατ' ὄνομα καί ἔχει μετ' αὐτῶν τήν πρέπουσαν οἰκειότητα καί τάς χριστιανικάς προσωπικάς σχέσεις. Ένῷ εἰς τάς μεγαλοπόλεις πρέπει νά καταβάλλη συστηματικάς προσπαθείας διά νά γνωρίση έκαστον πιστόν, διά νά μεθ' έκάστου μίαν προσωπικήν χριστιανικήν σχέσιν καί νά βοηθήση αὐτόν. Αὐτή ἡ προσωπική γνωριμία τοῦ ἐφημερίου μετά τῶν πιστών είναι απαραίτητος καί θά πρέπει νά ἀποτελέση ἀφετηρίαν τῆς προσωπικῆς γνωριμίας τῶν πιστῶν μεταξύ των. Διότι ἡ Χριστιανική Ἐνορία δέν πρέπει νά εἶναι μία ἀριθμητική ὁμάς πιστῶν, ἡ όποία θά συγκεντροῦται εἰς τόν Ναόν τάς μεγάλας έορτάς καί τάς Κυριακάς καί ὕστερον θά διαλύεται, άλλά μία κοινωνία πιστῶν, οἱ ὁποῖοι κατά τό ἐφικτόν θά ἐνδιαφέρωνται ὁ εἶς διά τόν ἄλλον καί θά άγαπῶνται καί πέραν τῶν ὀλίγων ὡρῶν τῆς ἐν τῷ 'Ιερῶ Ναῷ παρουσίας αὐτῶν.

Εἰς τήν ἀνάπτυξιν αὐτῶν τῶν προσωπικῶν σχέσεων ώρισμέναι πρακτικαί ἐφαρμοζόμεναι ὑπό μή ὀρθοδόξων ὁμάδων, καταλλήλως ὀρθοδόξως μεταμορφούμεναι καί όχι τυφλῶς ἀπομιμούμεναι, δύνανται νά άξιοποιηθοῦν καί ὑπό τῶν ᾿Ορθοδόξων Ένοριῶν. Δι' αὐτό εἴπομεν ὅτι ὡς πρός τάς δυνάμεθα σχέσεις διαπροσωπικάς χρησιμοποιήσωμεν ό,τι καλόν βλέπομεν γύρω μας, άλλά βεβαίως πρέπει νά ἀποφεύγωμεν τήν τυφλήν μίμησιν, διότι αἱ προερχόμεναι ἀπό μή ὀρθοδόξους πηγάς πρακτικαί είναι συνήθως χρωματισμέναι ἀπό τό μή ὀρθόδοξον ἦθος. Συνεπῶς, ὡς ὁ Μέγας Βασίλειος συνιστά, προκειμένου περί τῆς άρχαιοελληνικής μή χριστιανικής παιδείας, ὅτι δηλαδή πρέπει ως αί μέλισσαι νά λαμβάνωμεν έξ αὐτῆς ὅ,τι καλόν καί νά ἀπορρίπτωμεν ὅ,τι ἐσφαλμένον, οὕτω καί ἐκ τῶν πρακτικῶν καί διαπροσωπικών σχέσεων καί ἄλλων χριστιανικών δμάδων πρέπει νά ἐπιλέγωμεν ὅ,τι καλόν καί νά απορρίπτωμεν ὅ,τι ἐσφαλμένον.

# 3.- Ἐνδιαφέρον διά τούς ἐξ ἀλλογενῶν Ὁρθοδόξους.

Εἶναι γνωστόν, ὅτι οἱ μικτοί γάμοι μεταξύ ὀρθοδόξων καί μή ὀρθοδόξων πληθύνονται καί ὅτι τά τέκνα τῶν οἰκογενειῶν αὐτῶν ἀντιμετωπίζουν ἀργά ἤ σύντομα τό δίλημμα τῆς ἐπιλογῆς Ἐκκλησίας εἰς τήν ὁποίαν θά ἐνταχθοῦν. Ἐπίσης οἱ γάμοι αὐτοί φέρουν εἰς ἐπαφήν τούς οἰκείους τῆς μή ὀρθοδόξου πλευρᾶς καί αὐτόν τόν μή ὀρθόδοξον σύζυγον, ἄνδρα ἤ γυναῖκα, πρός τήν 'Ορθόδοξον Ἐκκλησίαν. 'Αλλά καί φίλοι αὐτῶν γνωρίζουν τό ὀρθόδοξον περιθάλλον.

Ή εἰκών τήν ὁποίαν δίδει ἡ Ὀρθόδοξος Παροικία είς όλους αὐτούς οἱ ὁποῖοι τήν πλησιάζουν δέν εἶναι πάντοτε ή καλυτέρα δυνατή. Διότι ἐνίοτε προέχει ἤ ύπερτονίζεται τό έθνικόν στοιχεῖον καί ὄχι τό χριστιανικόν καί έδῶ ἀνακύπτει ἡ ἀνάγκη τῆς δυσχεροῦς έξισορροπήσεως τῆς βαρύτητος, ἡ ὁποία πρέπει νά δίδεται εἰς ἕκαστον στοιχεῖον τῆς άνθρωπίνης ίδιοπροσωπείας. Έκεῖνοι οἱ ὁποῖοι αποδίδουν τήν προέχουσαν σημασίαν εἰς τό ἐθνικόν στοιχείον κατηγοροῦν τήν Ἐκκλησίαν ὅτι δέν καταβάλλει ὅσας πρέπει προσπαθείας πρός διατήρησίν του, ἐνῷ ἐκεῖνοι οἱ ὁποῖοι ἀποδίδουν μεγαλυτέραν σημασίαν εἰς τό χριστιανικόν όρθόδοξον στοιχεῖον κατηγοροῦν αὐτήν ὅτι ἀσχολεῖται πολύ μέ τά ἐθνικά θέματα καί παραμελεῖ τό κύριον ἔργον της, τό χριστιανικόν κήρυγμα καί τήν ὀρθόδοξον ζωήν, ή, ἄλλοι, πολλάκις ταυτίζουν τήν ὀρθόδοξον ζωήν μέ τάς ἐθνικάς παραδόσεις των καί τά έθνικά πολιτιστικά στοιχεῖα των. Κατ' αὐτόν τόν τρόπον ή 'Ορθόδοξος Πίστις δέν ἐμφανίζεται πρός τούς ἐκτός αὐτῆς ὡς Μία, ἀλλά διαχωρίζεται αναλόγως τῆς προελεύσεώς της εἰς Ελληνικήν Ορθοδοξίαν ή Ρωσσικήν, ή Ρουμανικήν, ή Σερβικήν, ἤ 'Αντιοχειανήν κ.λπ. Τό ἀποτέλεσμα είναι ὅτι ὁ μή ὀρθόδοξος ὁ ὁποῖος ἐνδιαφέρεται νά γίνη ὀρθόδοξος, αἰσθάνεται ὅτι λαμβάνει ἕν παράδοξον μήνυμα, καί δή τό μήνυμα, ὅτι διά νά γίνη ὀρθόδοξος καί νά ἐνταχθῆ εἰς τήν ᾿Ορθόδοξον

Έκκλησίαν πρέπει ταυτοχρόνως νά ἀλλάξη τήν ἐθνικότητα αὐτοῦ καί νά γίνη Έλλην καί Όρθόδοξος, ἤ Ρῶσσος καί 'Ορθόδοξος, ἤ Σέρβος καί 'Ορθόδοξος, κ.ο.κ.

Ή κατάστασις ἐνθυμίζει τήν πρωτοχριστιανικήν ἐποχήν, κατά τήν ὁποίαν οἱ ἐξ Ἑβραίων χριστιανοί ἀπαιτοῦσαν ὅπως καί οἰ ἐξ ἐθνῶν τηροῦν τόν Μωσαϊκόν νόμον, δηλαδή μέ τήν σημερινήν όρολογίαν ἀπήτουν ὅπως οἱ ἐξ ἐθνῶν χριστιανοί έξιουδαϊσθοῦν καί καταστοῦν τμῆμα τοῦ Εβραϊκοῦ Έθνους. 'Αλλ' ἡ Σύνοδος τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων ἀπήλλαξεν αὐτούς ἀπό τήν ὑποχρέωσιν νά τηροῦν τόν Μωσαϊκόν νόμον. Αὐτό σημαίνει ὅτι καί ἡμεῖς σήμερον οἱ ὀρθόδοξοι χριστιανοί τῶν διαφόρων έθνικοτήτων ὀφείλομεν νά ἀπαλλάσσωμεν τούς έξ άλλογενῶν ὀρθοδόξους ἀπό τήν ὑποχρέωσιν νά τηροῦν τάς ἐθνικάς ἡμῶν παραδόσεις. Αἱ παραδόσεις αὖται εἶναι ἀγαπηταί καί σεβασταί παρ' ἑκάστου μέλους τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας διά τάς προερχομένας ἐκ τοῦ Γένους εἰς τό ὁποῖον τοῦτο ἀνήκει, καί ὑπ' αὐτῆς ταύτης τῆς 'Ορθοδόξου Μητρός Έκκλησίας δι' όλας έν γένει, αλλά δέν δύνανται οὖτε πρέπει νά ἐπιβάλλωνται εἰς τούς ἐξ άλλων παραδόσεων όρθοδόξους.

Ή ποιμαντική μεταχείρισις τῶν μή ὁμογενῶν όρθοδόξων χρήζει είδικῆς προσοχῆς, διότι πολλάκις έχουν διαφορετικάς, όχι πάντοτε ἐσφαλμένας, ἀλλ' άπλῶς διαφορετικάς ἀντιλήψεις εἰς διάφορα θέματα. Δέν δμιλοῦμεν βεβαίως διά τήν παραδοχήν αὐτῶν ὡς μελών τῆς Ἐκκλησίας, τήν ὁποίαν θεωρούμεν χριστιανικόν αὐτονόητον καθηκον. Αν καί γνωρίζομεν ότι ἐνίοτε ὑποσυνειδήτως δροῦν ώρισμένοι φόθοι ή δισταγμοί, ὑπενθυμίζομεν τόν λόγον τοῦ Κυρίου "τόν ἐρχόμενον πρός με οὐ μή ἐκβάλω ἔξω" (Ἰωάν. 6,37). Συνεπῶς ἡ Ἐνορία όφείλει κατά χριστιανικόν καθῆκον νά εὕρη τρόπον νά δεχθη ἐκείνους, οἱ ὁποῖοι ζητοῦν νά γίνουν μέλη της. 'Ασφαλώς θά χρειασθοῦν κάποιαι διαρρυθμίσεις, ίσως είδικαί λειτουργίαι είς τήν γλώσσαν αὐτῶν, ἐπί πλέον τῶν τελουμένων εἰς τήν γλῶσσαν εἰς τήν όποίαν τελοῦνται αἱ συνήθεις λειτουργίαι, ἴσως έναλλακτική χρησις πλειόνων γλωσσών κατά τήν Θείαν Λειτουργίαν, ἴσως ἐκτύπωσις πολυγλώσσων βιβλιαρίων μέ τά λειτουργικά κείμενα πρός βοήθειαν τῶν συμμετεχόντων εἰς τήν Θείαν Λειτουργίαν. Ίσως ἄλλη τις λύσις, τήν ὁποίαν έκάστη ἐνορία θά ἐμπνευσθῆ, ἀναλόγως τῶν συνθηκών, θά βοηθήση τούς νέους πιστούς. 'Αλλά ή βασική μας κατεύθυνσις πρέπει νά εἶναι νά γίνουν μέ ἀγάπην καί διάθεσιν διακονίας τῶν ἀναγκῶν των δεκτοί εἰς τήν ἐνορίαν καί νά εὑρεθοῦν αἱ κατάλληλοι διευθετήσεις, ὅπου τοῦτο εἶναι ἀπαραίτητον.

#### 4.- 'Ιδιαιτέρα προσοχή εἰς τήν πνευματικήν ζωήν.

'Η 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία ἐνδιαφέρεται μέ στοργήν δι' ὁλόκληρον τήν ζωήν τοῦ ἀνθρώπου καί δι', ὅλα τά ὑλικά καί τά πνευματικά ζητήματά του.

Τό κύριον ὅμως ἐνδιαφέρον της ἐπικεντροῦται εἰς τόν ἁγιασμόν τῶν πιστῶν. Αὐτός ὁ ἁγιασμός δηλώνεται εἰς τήν γλῶσσαν τῆς 'Ορθοδόξου

Έκκλησίας μέ πολλάς ἐκφράσεις, ὅπως : σωτηρία τῆς ψυχῆς, κοινωνία τοῦ Αγίου Πνεύματος, πνευματική ζωή, ἐν Χριστῷ ζωή, ἐμπειρία τῆς Θείας Χάριτος, καί ἄλλαι. Όλαι αὐταί σημαίνουν ὅτι ὁ πιστός ἄνθρωπος δέν ζῆ μόνον ἐντός τοῦ ἑαυτοῦ του καί τοῦ περιρρέοντος κτιστοῦ κόσμου, ἀλλά ευρίσκεται εἰς πνευματικήν σχέσιν καί κοινωνίαν μετά τοῦ θεανθρωπίνου προσώπου τοῦ Χριστοῦ καί τοῦ 'Αγίου Πνεύματος καί δι' Αὐτῶν μετά τοῦ Θεοῦ Πατρός, δηλαδή μετά τῆς ἀκτίστου Θεότητος. Αὐτή ή κοινωνία εἶναι τό ἰδιαίτερον γνώρισμα τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας καί δι' αὐτό ἡ ἰδιαιτέρα μέριμνά της. Ἡ κοινωνία αὐτή προϋποθέτει τήν τήρησιν τῶν ἐντολῶν, τήν μετάνοιαν, τήν κάθαρσιν, τήν ταπείνωσιν, καί ἐν ἑνί λόγω τόν ἁγιασμόν "οὖ χωρίς οὐδείς ὄψεται τόν Κύριον" (Εβρ. 12,14). Η πρόσκλησις τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας πρός συμμετοχήν είς τήν εν Αγίω Πνεύματι ζωήν, πρός κοινωνίαν ἀκτίστου μετά τῆς Θεότητος, ἀπευθύνεται πρός ὅλους, καί πρέπει νά ἀπευθύνεται καί ὑπό τῆς ἐνορίας εἰς ὅλα τά μέλη της. Ἡ ἐνορία είναι μία κοινότης λατρευτική, μία κοινότης εὐχαριστιακή, μία κοινότης ἐσχατολογική. Χωρίς νά άγνοῆ τόν παρόντα κόσμον καί χωρίς νά ἀδιαφορῆ διά τά προβλήματα τῆς παρούσης ζωῆς, εἰσάγει τά μέλη της είς τήν ἄκτιστον πραγματικότητα τῆς αἰωνίου ζωῆς, τοῦ ἐσχάτου τέλους τοῦ κόσμου, τῆς άνακεφαλαιώσεως τῶν πάντων ἐν Χριστῶ. Αὐτό δέν πρέπει νά τό λησμονώμεν ποτέ. Διότι, ἐάν ἡ Ἐνορία λησμονήση τήν κυρίαν αποστολήν της ώς λατρευτικής συνάξεως, μετατρέπεται άνθρωπίνην ὀργάνωσιν μέ ἐνδοκόσμιον μόνον δραστηριότητα καί έμβέλειαν, ἐκκοσμικεύεται. 'Αλλά ἐνορία ἐκκοσμικευμένη δέν έχει λόγον ὑπάρξεως, διότι δέν προσφέρει εἰς τόν ἄνθρωπον τό μοναδικόν δῶρον, τό ὁποῖον οὐδείς άλλος δύναται νά προσφέρη, δηλαδή τήν Χάριν (τό Δῶρον) τοῦ Θεοῦ, τό ὁποῖον εἶναι ἀκριβῶς ἡ άκτιστος ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ, ἡ ζωογονοῦσα, ἡ άγιάζουσα, ή μεταμορφώνουσα τόν ἄνθρωπον.

Δέν θα προσθέσωμεν ἄλλας κατευθυντηρίους ἀρχάς. Εἰς τάς προαναφερθείσας τέσσαρας συγκεφαλαιοῦται ἡ ἀποστολή τῆς Ἐνορίας. Διὰ αὐτῶν χρωματίζεται ἡ ὅλη δραστηριότης αὐτῆς. Τά μερικώτερα θέματα θά ἀναπτυχθοῦν ὑπό τῶν ἐντεταλμένων εἰσηγητῶν.

Ήμεῖς διά τῆς πρώτης κατευθυντηρίου ἀρχῆς ἐπισημαίνομεν τήν ἀνάγκην διατηρήσεως τοῦ άνωτέρου ἐπιπέδου τῆς ἐνοριακῆς ζωῆς, ἵνα μή έκπέση αΰτη πρός τούς ἔχοντας εὐτελέστερα όράματα καί τούς άρκουμένους εἰς μίαν ὑποτυπώδη ζωήν. χριστιανικήν Διά τῆς δευτέρας κατευθυντηρίου γραμμῆς ἐπισημαίνομεν τόν κίνδυνον μιμήσεως ξένων ἐντυπωσιαζόντων έξωτερικῶς προτύπων, τά ὁποῖα μᾶς ἀπομακρύνουν ἀπό τήν Παράδοσιν καί τήν Χάριν, ἀλλά καί τήν άξιολόγησιν καί χρησιμοποίησιν τῶν καλῶν έμπνεύσεων, τάς όποίας τυχόν χρησιμοποιοῦν ἄλλοι είς τάς διανθρωπίνας σχέσεις. Διά τῆς τρίτης κατευθυντηρίου ἀρχῆς τονίζομεν τήν οἰκουμενικότητα συγκρητιστικήν (őxı τήν οἰκουμενιστικότητα, ἀλλά ὀρθόδοξον τήν

καθολικότητα) τῆς 'Ορθοδόξου 'Ενορίας. Καί διά τῆς τετάρτης προτρέπομεν νά κυριαρχῆ πάντοτε ὁ ἁγιαστικός χαρακτήρ αὐτῆς ὡς χώρου κοινωνίας μετά τῶν ἀκτίστων ἐνεργειῶν τοῦ Θεοῦ. 'Υψηλά, λοιπόν, παραδοσιακά, οἰκουμενικά καί ἁγιαστικά ἄς εἶναι τά τέσσαρα συνθήματα, τά ὁποῖα θά ἐμπνέουν ὅλους τούς ἐνορίτας κατά τήν διαμόρφωσιν τῆς ἐνοριακῆς ζωῆς.

Καί δι'αὐτῆς τῆς τετραλογίας, δι' αὐτῶν τῶν εὐκολομνημονεύτων τεσσάρων λέξεων: ὑψηλά, παραδοσιακά, οἰκουμενικά καί ἁγιαστικά, κατακλείομεν τόν λόγον, εὐχόμενοι ὁλοκαρδίως εἰς ὅλους ὅπως αἱ ἐνορίαι σας ἐπιτύχουν νά κινοῦνται πάντοτε πρός τήν ἀτελεύτητον τελειότητα αὐτῶν τῶν ἐπιδιώξεων καί ἐπιτευγμάτων. 'Αμήν.



# **ΕΝΤΥΠΩΣΕΙΣ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ**

#### Α) Ή σημασία τῆς Συνάξεως

'Από τῆς ὀθόνης τῆς τηλεοράσεως ἀπολαύσαμε καί είδαμε μέ ίδιαίτερη χαρά καί ίκανοποίηση τούς προκαθήμενος των 'Ορθοδόξων αὐτοκεφάλων Έκκλησιῶν, συγκεντρωμένους εἰς τό Κέντρον τῆς 'Ορθοδοξίας, τήν ίστορική πόλιν τῆς Κωνσταντινουπόλεως, τήν δποίαν δικαίως Βασιλίδα άποκαλοῦμε τῶν πόλεων. κατοικοεδρεύει τό Οἰκουμενικό μας Πατριαρχεῖο ἀπό τῆς ἱδρύσεώς του καί τῆς ἱδρύσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπό τόν Μέγα Κωνσταντῖνο καί τῆς ἀναδείξεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπό τόν Μέγα Κωνσταντίνο καί τῆς ἀναδείξεως τῆς Έκκλησίας τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὡς Νέα Ρώμη καί κατ' ἀκολουθίαν πρωτόθρονον Ἐκκλησία. Όλους αὐτούς τούς κοσμογονικούς καί ἱστορικούς χρόνους τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο ἄσκησε μεγάλες ἱεραποστολικές δραστηριότητες καί διέδωσε τόν Χριστιανισμό στούς σλαβικούς κυρίως λαούς, τούς δποίους καί έξεπολίτισε καί ποικιλότροπα ἐχειραγώγησε στήν κατοπινή τους πολιτιστική καί έθνική πορεία μέσα στήν Οἰκουμένη.

Ή Σύναξη αὐτή τῶν ᾿Αρχηγῶν τῶν αὐτοκεφάλων καί αὐτονόμων 'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν ἔγινε μέσα στά πλαίσια τῶν ἑορτασμῶν τῆς β΄ Χιλιετίας ἀπό τῆς ἐπιφανείας εἰς τήν Γῆ καί γεννηθέντος ἐν Βηθλεέμ τῆς Ἰουδαίας, Αὐγούστου μοναρχήσαντος Κυρίου ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ. Γιά τό γεγονός τοῦτο τῆς γεννήσεως - τῆς ἐνανθρωπήσεως τοῦ Κυρίου πολύ χαρακτηριστικά γράφει δ ίερός Εὐαγγελιστής Ίωάννης τά πιό κάτω, ἐπιγραμματικά λόγια: "Έν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος ἦν πρός τόν Θεόν, καί Θεός ἦν ὁ Λόγος. Καί ὁ λόγος σάρξ ἐγένετο καί ἐσκήνωσεν ἐν ήμῖν, καί ἐθεασάμεθα τήν δόξαν αὐτοῦ "δόξαν ὡς μονογενούς παρά πατρός, πλήρης χάριτος καί άληθείας" (Ίωάν. Κεφ. Α΄, 1, 14). Αὐτό τό μοναδικό ἀνεπανάληπτον γεγονός συγκαταβάσεως καί οἰκονομίας συνῆλθαν ἐπί τῷ αὐτῷ νά ἑορτάσουν ἀλλά καί νά μαρτυρήσουν πανηγυρικά οί 'Αρχηγοί τῶν

Έκκλησιῶν συναθροισθέντες ἀπό τά πέρατα τῆς Οἰκουμένης. Καί συνεκεντρώθησαν εἰς τό Κέντρον τῆς Ὁρθοδοξίας πρῶτα, εἰς τήν Βασιλίδα τῶν πόλεων, είς τό Οἰκουμενικόν Πατριαρχεῖον, τό όποῖον γιά 17 όλόκληρους αἰῶνες δίνει μαρτυρίαν τῆς 'Ορθοδοξίας, τῆς διδασκαλίας τῶν Πατέρων τῆς Έκκλησίας καί διερμηνευτῶν γνησίων τῆς 'Ορθοδόξου Παραδόσεως. Γιαυτό καί ὕστερα ἀπό τήν πανηγυρική θεία Λειτουργία τῶν Χριστουγέννων, οί 'Αρχηγοί τῶν 'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν μετέβησαν είς τήν πόλιν τῆς Νίκαιας τῆς Βιθυνίας, ἡ ὁποία τό έτος 325 ἐφιλοξένησε τούς ἱερούς Πατέρες τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου, εἰς τήν ὁποίαν παρέστησαν 318 ἱεράρχες ἀπό τήν 'Ανατολήν καί τήν Δύσιν καί όμοθυμαδόν κατεδίκασαν τόν Αρειον καί τούς όπαδούς του, οί όποῖοι ἀρνοῦνταν τήν θεότητα τοῦ Κυρίου ήμων Ίησου Χριστού. Έπιστέγασμα αὐτῆς τῆς μεγάλης καί Βασιλικῆς Συνόδου, ἡ ὁποία δικαίως ώνομάσθη Οἰκουμένη, ἤτανε ἡ σύνθεση τοῦ Συμβούλου τῆς Πίστεως, τῆς γνωστῆς 'Ομολογίας Πίστεως πού ὀνομάζεται Πιστεύω - Credo, Believe. Μέσα στά 12 ἄρθρα τοῦ Συμβόλου τῆς Πίστεως έκφράζεται ή 'Ορθοδοξία τῆς ἀμώμητης πίστεως τῶν Χριστιανών. Γιαυτό μέχρι σήμερα τό πιστεύω είναι μέρος βασικό τῆς Καινῆς Πίστεως καί διδασκαλίας τῶν Χριστιανῶν σ' ὅλη τήν Οἰκουμένη.

Γιαυτό δέν θά ήταν υπερβολή νά διακηρύξει κανείς ὅτι τό σύμβολο τῆς Πίστεως εἶναι τό πιό χιλιοτραγουδισμένο καί γνωστό χριστιανικό κείμενο, ὕστερα ἀπό τά Κείμενα τῆς Παλαιᾶς καί Καινῆς Διαθήκης. Γιαυτό καί πολύ εὖστοχα οἱ Ήγέτες τῶν αὐτοκεφάλων 'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν μετέθησαν τήν έπομένην των Χριστουγέννων είς τήν Νίκαιαν, γνωστήν εἰς τά τουρκικά Isnik - εἰς τήν Νίκαιαν γιά νά λειτουργήσουν εἰς τόν ἐρειπωμένον Ναόν τῆς τοῦ Θεοῦ Σοφίας καί ἔτσι νά διατρανώσουν τήν πίστη καί διδασκαλία τῶν Πατέρων τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου, στήν ὁποία προήδρευσεν ὁ ἴδιος ὁ αὐτοκράτωρ Κωνσταντῖνος, ὁ δποῖος ἀνεκηρύχθη "Αγιος καί 'Ισαπόστολος ἀπό τήν Ἐκκλησία μας καί μέγας ἀπό τήν ἱστορία γιά τή μεγάλη συμβολή του στόν πολιτισμό καί τήν ἐπικράτηση τῆς Χριστιανωσύνης καί τήν ἵδρυση τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Μέ λίγα λόγια, οἱ Ἡγέτες σύγχρονων 'Ορθοδόξων Αὐτοκεφάλων Έκκλησιῶν ἐπιβεβαίωσαν τήν πίστη τῆς Ἐκκλησίας μας είς τήν Παράδοση τῶν μεγάλων Πατέρων καί Διδασκάλων τῆς Ένωμένης 'Αδιαίρετης Μίας, 'Αγίας, Καθολικῆς καί 'Αποστολικῆς 'Εκκλησίας, πρωτοπόροι τῆς ὁποίας ἦσαν οἱ Πατέρες τῆς Α΄ ἐν Νικαία Οἰκουμενικής Συνόδου τοῦ ἔτους 325.

#### Β) ή προοπτική τῆς σημερινῆς συνεργασίας.

Μέ τή συμπλήρωση 2000 χρόνων ἀπό τῆς Γεννήσεως τοῦ Χριστοῦ ἡ Ἐκκλησία ἀντιμετώπισε πολλά δεινά καί δυσκολίες, διωγμούς, αἰρέσεις καί πολιτικές και φυλετικές διαφορές. Ἡ τραγικωτέρα δυσκολλία τῆς Ἐκκλησίας ἤταν ἡ διαίρεσή της μέ τό μεγάλο σχῖσμα τοῦ 1054, ὅταν ἡ Ἐκκλησία διηρέθηκε σέ ᾿Ανατολική - ᾿Ορθόδοξον Ἐκκλησία καί εἰς Δυτικήν - Ρωμαιοκαθολικήν Ἐκκλησίαν. Στή συνέχεια ἡ Δυτική - Ρωμαιοκαθολική ᾽Εκκλησία διηρέθηκε καί πάλιν μέ τή μεταρρύμιση

τῆς Διαμαρτυρομένης - Προτεσταντικῆς Ἐκκλησίας τοῦ ἔτους 1519, μέ ἐπικεφαλῆς τόν Λούθηρο. Όπωσδήποτε αὐτά εἶναι μερικά καί τά πιό δυσάρεστα - σκιερά σημεῖα τῆς Μίας, 'Αγίας, Καθολικῆς καί 'Αποστολικῆς 'Εκκλησίας, τήν ὁποίαν ἵδρυσαν οἱ 'Απόστολοι μέ τήν 'Ανάληψη τοῦ Κυρίου καί τήν εἰς οὐρανούς ἀνάληψή του. Φέτος, ἀγωνιστήκαμε ὅλοι οἱ Χριστιανοί - 'Ανατολῆς καί Δύσεως, Βορρά καί Νότου, νά ἑορτάσουμε καί πανηγυρικά νά ὁμολογήσουμε τήν κοινή μας πίστη στόν Θεάνθρωπο Χριστό, ὁ ὁποῖος "ἔγεννήθη ἐκ Πνεύματος 'Αγίου καί Μαρίας τῆς Παρθένου" καί ὁ ὁποῖος εἶναι φῶς προερχόμενον ἐκ τοῦ φωτός.

Ή Σύναξη τῶν Ἡγετῶν τῶν Αὐτοκεφάλων

'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν διετράνωσαν μέ τούτη τή

Σύναξη τήν ἑνότητα τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας.

Καμμιά δύναμη καί κανένα ἄλλο πολιτικό έθνικό καί πολιτιστικό στοιχεῖο δέν μπόρεσε νά σταματήσει τήν ενότητα καί τή συνεργασία καί τήν κοινή πίστη Míac, 'Αγίας, Καθολικῆς 'Ορθοδόξου Έκκλησίας, ή ὁποία εἶναι ζωντανή Ἐκκλησία. Εἶναι δυναμική Έκκλησία, ζεῖ τόν παλμό καί τίς ἀγωνίες τοῦ σύγχρονου, συγχυσμένου ἀνθρώπου. Εἶναι Έκκλησία τῶν ᾿Αποστόλων καί τῶν Πατέρων τῶν 7 Οἰκουμενικῶν Συνόδων, εἶναι ἡ Ἐκκλησία ού φιλανθρωπεύει γιά τόν ἄνθρωπο καί τοῦ ὑπενθυμίζει τόν αἰώνιο καί μοναδικό του προορισμό του, ἀφοῦ ὁ ίδιος ὁ Θεός ἔγινεν ἄνθρωπος, ἐσαρκοφόρησεν καί άνθρώποις συνανεστράφη γιά νά μᾶς ύπενθυμίσει καί ανανεώσει τή θεία αγάπη γιά τά πλάσματά του καί ἀκόμα νά μᾶς θυμίσει τήν αἰώνια πρόνοια καί φροντίδα τοῦ Θεοῦ γιά τόν ἄνθρωπο καί όλη τή Δημιουργία, τήν δρατή καί τήν ἀόρατη. Μέ τοῦτο τό πρίσμα, ἔχουμε τήν ἱερή ἐλπίδα ὅτι γιά τήν 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία διανοίγονται νέοι όρίζοντες κοινής συνεργασίας μεταξύ των, άλλά καί μέ τούς ἄλλους χριστιανούς καί τίς ἄλλες θρησκεῖες καί κοινωνίες, οἱ ὁποῖες θέλουν τό διάλογο διαλλαγῆς καί συμφιλιώσεως καί συνεργασίας καί άλληλοσεβασμοῦ. Γιαυτό ἡ Σύναξη τοῦ Φαναρίου εἶναι καί ἕνα βῆμα πιό κοντά στή σύγκληση τῆς Πανορθοδόξου Συνόδου, ή ὁποία πραγματοποιήθηκε γιά πολλούς, μακρούς αἰῶνες μέχρι σήμερα. Σάν κατακλείδα, νομίζω ὅτι πρέπει νά δοξολογήσουμε τόν Θεάνθρωπο Χριστό γιά τά θαυμάσια ἐκκλησιαστικά γεγονότα πού ζήσαμε καί ἀπό τῆς τηλεοράσεως εἴδαμε καί πνευματικά εύφρανθήκαμε καί έμυσταγωγηθήκαμε κατά Θεό γιά τή συνεργασία καί τήν ἀγάπη καί τήν ἑνότητα τῆς πίστεως, μαρτυρία τῆς ὁποίας ἔδωσαν οἱ σύγχρονοι Ποιμένες Ήγέτες Πατέρες καί καί Αὐτοκέφαλων Ἐκκλησιῶν. Ταπεινῶς φρονῶ ὅτι τούτη ή πρωτοβουλία καί συνάντηση θά ἔχουν πολλά πνευματικά ώφέλη καί γιά τούς ἄλλους Χριστιανούς καί θά γίνει ή ἀπαρχή νέων πρωτοβουλιῶν καί ένεργειῶν γιά τή συμφιλίωση τῆς διηρημένης Χριστιανωσύνης καί τήν συνεργασία τῶν λαῶν τῆς Οἰκουμένης καί μάλιστα τῆς Κεντρικῆς καί 'Ανατολικής Εὐρώπης καί τῆς Μέσης 'Ανατολής. Στόν Ίδρυτή καί Δομήτορα τῆς Ἐκκλησίας, τοῦ οποίου αὐτές τίς μέρες έορτάσαμε οἱ Χριστιανοί τήν κατά σάρκα Γέννηση, ανήκει ή βασιλεία και ή δόξα είς τούς αἰώνας. 'Αμήν.

# Η ΕΝΟΡΙΑ ΕΝ ΤΗ ΔΙΑΣΠΟΡΑ

τοῦ Θεοφιλ. Ἐπισκόπου Ναζιανζοῦ κ. Θεοδώρητου

Στό παρελθόν ἡ 'Ορθοδοξία χαρακτηρίζετο, γεωγραφικά, ὡς "κατ' 'Ανατολάς" 'Εκκλησία. Σήμερα ὅμως, μέ τήν μετανάστευση στή Δύση διαφόρων ἐθνικοτήτων, ἀπό τίς παραδοσιακά 'Ορθόδοξες χῶρες τῆς 'Ανατολικῆς Εὐρώπης, ἡ 'Ορθοδοξία δίνει μία σημαντική πνευματική παρουσία σέ χῶρες, πού ἡ πλειοψηφία ἀνήκει σέ ἄλλα Χριστιανικά δόγματα καί ὁμολογίες. Μάλιστα ἔχει ἀναγνωρισθεῖ ἀπό διανοουμένους διεθνοῦς κύρους, ὅπως ὁ πρόσφατα ἐκλιπών Sir Steven Runciman, ὅτι ἀποτελεῖ τό μέλλον καί τήν ἐλπίδα τοῦ Χριστιανισμοῦ στόν κόσμο.

Η μετανάστευση συνοδεύει τήν ίστορία τῶν Ελλήνων ἀπό τήν ἀρχαιότητα μέχρι σήμερα καί αὐτό ὀφείλεται κυρίως στόν χαρακτῆρα τοῦ Έλληνα, πού ἀναζητεῖ τό καινούργιο καί τήν περιπέτεια, άλλά καί τήν ἐπιδίωξη καλλίτερων συνθηκών ζωῆς. Βέβαια ὁ πόνος τῆς ξενιτειᾶς περιγράφεται μέ ανάγλυφο τρόπο στή δημοτική μας ποίηση καί στά λαϊκά ἄσματα. Γι' αὐτό ἡ ζωή τῶν μεταναστών τῆς πρώτης γενεᾶς συνδέεται μέ τήν ἐπιθυμία νά ἀποτελέσει συνέχεια τῆς ζωῆς τῆς πατρίδας. Οἱ πρῶτοι 'Ορθόδοξοι μετανάστες, πού μεταφυτεύθηκαν στή Δύση προσπάθησαν νά διατηρήσουν τούς έθνικούς, πολιτιστικούς καί πνευματικούς δεσμούς μέ τήν μητέρα πατρίδα. Μέ άλλα λόγια, ὁ 'Ορθόδοξος Χριστιανός στή διασπορά, ανεξαρτήτως έθνικότητας, παρέμενε φορέας καί συνεχιστής τῆς παραδόσεώς του.

Καθώς ὅμως ἡ δεύτερη καί τρίτη γενεά ἔρχεται στό προσκήνιο, νέα προβλήματα παρουσιάζονται καί ἀναπόφευκτα ἐπηρεάζονται ἀπό τόν τρόπο ζωῆς τῆς χώρας ὑποδοχῆς. Ἡ τοπική γλῶσσα γίνεται ἡ μητρική τους γλῶσσα καί ἡ νοοτροπία τῆς δυτικῆς

κοινωνίας, μέ τόν εὐδαιμονιστικό χαρακτῆρα καί τήν τεχνολογική μονομέρεια, κερδίζουν ἔδαφος στή συνείδησή τους. Μοιραΐα λοιπόν, οί νέες γενεές τῶν ' Ορθοδόξων μπολιάζεται μέ τά πνευματικά κοινωνικά προβλήματα τῆς χώρας διαμονής τους.

Αὐτή τήν κατάσταση καλεῖται νά ἀντιμετωπίσει ἡ Έκκλησία στή διασπορά καί νά ποιμάνει τίς πολυάριθμες 'Ορθόδοξες ἐνορίες-κοινότητες, ἐπαναπροσανατολίζοντας στήν 'Ορθόδοξη ζωή καί πνευματικότητα. Όπως ήδη έγινε σαφές, ἀπό τίς προηγούμενες περισπούδαστες είσηγήσεις, τά τελευταῖα χρόνια ἡ 'Ορθόδοξη Θεολογία προβάλλει τίς θέσεις τῆς Πατερικῆς Θεολονίας, σύμφωνα μέ τήν όποία ή ἐνορία ἀποτελεῖ τό βασικό εὐχαριστιακό κύτταρο τῆς Ἐκκλησίας. Κάθε φορά, πού ἡ ἐνορία τελεῖ τήν θ. Εὐχαριστία ἀποκτᾶ ὀντότητα καί ίδιαιτέρως τή στιγμή, πού ἐπικαλεῖται τό Αγιο Πνεθμα νά μεταβάλει τά τίμια δῶρα σέ σῶμα καί αξμα Χριστοῦ. Ὁ κεντρικός αὐτός ἄξονας τῆς ζωῆς τῆς ἐνορίας ἀποκαλύπτει τό συνεχές θαῦμα τῆς παρουσίας τοῦ Χριστοῦ στήν Ἐκκλησία. Στήν εύχαριστιακή σύναξη προσφέρεται ὁ ὅλος Χριστός καί ἡ κάθε τοπική ἐνορία ἐκφράζει τήν Μία 'Αγία Καθολική Ἐκκλησία στήν δλότητά της. Ἡ ζωή τῆς ένορίας στή διασπορά ἀποτελεῖ τό τοπικό εὐχαριστιακό κέντρο τῆς Ἐκκλησίας καί οἱ πιστοί πρέπει νά συνειδητοποιήσουν, ὅτι ἀπό τήν Κυριακάτικη θ. Λειτουργία ξεκινοῦν ὅλες οἱ ἄλλες κοινωνικές, φιλανθρωπικές καί πολιτιστικές δραστηριότητες τῆς Κοινότητος. Ἐάν δέν ίεραρχήσουμε σωστά τίς προτεραιότητές μας καί δέν έχουμε μία εὐχαριστηριακή ζωή, ἡ 'Ορθοδοξία στή διασπορά θά κινδυνεύσει, θά έξαφανισθεῖ. Ἐλέχθη, ότι ή πρώτη γενεά τῶν ¿Ορθοδόξων μεταναστῶν, γιά λόγους προφανεῖς, τόνισε τόν ἐθνικό χαρακτῆρα τῆς ἐνορίας στή διασπορά, ἀφοῦ ἄλλωστε ἡ ᾿Ορθοδοξία σέβεται τήν ἐθνική ταυτότητα τοῦ ποιμνίου της. Ἐάν δμως ή ἐνορία θέσει ὡς κύριο σκοπό της τή διατήρηση τῆς ἐθνικῆς συνείδησης τῶν μελῶν της

> καί δευτερευόντως τήν 'Ορθόδοξη πίστη καί ζωή. κινδυνεύει ἀνεπανόρθωτα ένότητα τῶν 'Ορθοδόξων καί τό μέλλον τῆς Έκκλησίας στή διασπορά εἶναι αβέβαιο. Τονίζουμε, ότι ή Ιστορική ἀπόφαση Оікоицетткой Πατριαρχείου, όποία καταδίκασε



Ή ο δοηκονταμελής αντιπροσωπεία τῆς Ἱερᾶς ᾿Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας στήν Κληρικολαϊκή Σύναξη Κωνσταντινουπόλεως.

έθνικοφυλετισμό, πρέπει νά είναι ὁ όδηγός μας, γιά τήν χάραξη τῆς Ἐκκλησιαστικῆς μας ζωῆς.

Είναι διαπιστωμένο, ὅτι ἡ πλειοψηφία τῶν νέων μας στή διασπορά δέν κατέχει ἐπαρκῶς τήν έλληνική γλώσσα, γι' αὐτό προβληματιζόμαστε έντονα γιά τή χρήση τῶν τοπικῶν γλωσσῶν στή λειτουργική ζωή. Βέβαια ἡ 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία οὐδέποτε υἱοθέτησε τήν ἄποψη γιά τήν ὕπαρξη ίερῶν γλωσσῶν. Εἶναι πάγια θέση τῆς 'Ορθοδόξου Έκκλησίας νά χρησιμοποιεί τίς τοπικές γλώσσες πού φανερώνει λατρεία, θέση καθολικότητα, άλλά καί τήν πνευματική εὐαισθησία τῆς 'Ορθοδοξίας. Τοῦτο ἰσχύει ἰδιαίτερα στίς περιπτώσεις μικτῶν γάμων καί βαπτίσεων, ἀλλά καί στήν δυνατότητα συμμετοχής αὐτοχθόνων στή λατρεία μας, πού ἀσπάσθηκαν τήν 'Ορθοδοξία. Παρά ταῦτα πρέπει νά ἀναφερθεῖ, ὅτι ἡ γλῶσσα δέν εἶναι άπλα ένα μέσο ἐπικοινωνίας, εἶναι ἐπί πλέον φορέας όλοκλήρου πολιτισμοῦ καί ίδιαίτατα ἡ Ελληνική γλῶσσα ἔχει τήν μοναδικότητα νά εἶναι ἡ γλῶσσα τῆς Καινῆς Διαθήκης, τῆς μεταφράσεως τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης ἀπό τούς Ο΄, τῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων, τῶν Πατερικῶν συγγραμμάτων καί τῶν λειτουργικών καί ύμνογραφικών κειμένων. Δέν εἶναι δέ οπάνιο, ὅτι πολλοί, οἱ ὁποῖοι ἐπιθυμοῦν νά μυηθοῦν στήν 'Ορθοδοξία νά μαθαίνουν τήν Έλληνική γλῶσσα, γιά νά ἔχουν τήν μοναδική χαρά νά μελετοῦν τήν παράδοση τοῦ Χριστιανισμοῦ στήν αὐθεντική της ἔκφραση. Ἡ Ἑλληνική γλῶσσα εἶναι ή δεύτερη γλώσσα όλων των 'Ορθοδόξων λαών. Τό έρώτημα είναι, έάν οι Έλληνες τῆς διασπορᾶς ἐπιτρέπεται νά λησμονήσουν ἤ νά ἀδιαφορήσουν γιά τήν γλώσσα τών πατέρων μας, ή ὁποία συνέβαλε κατά μοναδικό τρόπο στή διακονία Εὐαγγελικοῦ λόγου. Κατά συνέπεια οἱ Ελληνες τῆς διασπορᾶς ὀφείλουν νά μαθαίνουν, ταυτόχρονα μέ τή γλῶσσα τοῦ τόπου πού μεγαλώνουν, καί τήν Έλληνική.

Η διασπορά έχει τήν ξεχωριστή εὐλογία νά ἀνήκει στήν Ἐκκλησιαστική δικαιοδοσία τοῦ Σεπτοῦ κέντρου τῆς 'Ορθοδοξίας, τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου. Αὐτή ἡ πνευματική συγγένεια καί έξάρτηση ἔχει εὐεργετικό χαρακτῆρα, γιατί μᾶς συνδέει μέ τήν μεγάλη ἐμπειρία καί παράδοση τῆς άγιοστόλιστης 'Εκκλησίας tñc Κωνσταντινουπόλεως καί μᾶς ἀνάγει Καθολικότητα καί Οἰκουμενικότητα Έκκλησίας. Ἡ πνευματική αὐτή σύνδεση πρέπει συνέχῶς νά μᾶς ἐπαναπροσανατολίζει στά νάματα τῆς 'Ορθοδοξίας καί νά μᾶς μυεῖ στό μυστήριο τῆς τοῦ μαρτυρίου, πού βιώνει κενώσεως καί καθημερινά τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο. Μέ συγκίνηση ἄκουσα, ὅτι οἱ παλαιοί ᾿Αρχιερεῖς τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, ὅταν ἐλάμβαναν ἐπιστολή ἀπό τόν Οἰκουμενικό Πατριάρχη, τήν ἠσπάζοντο πρίν τήν ἀνοίξουν. Μέ τόσο σεβασμό ἐξέφραζαν οἱ ἄγιοι ἐκεῖνοι Ἱεράρχες τήν ἀφοσίωσή τους πρός τήν μητέρα Ἐκκλησία. Ἐπιτρέψατέ μου νά διαβεβαιώσω τόν Παναγιώτατον Προκαθήμενον τῆς ᾿Ορθοδοξίας, τόν Οἰκουμενικόν Πατριάρχην κ. Βαρθολομαῖον, ὅτι καί ἐμεῖς οἱ νεώτεροι μέ τόν ἔδιο σεβασμό προσβλέπομεν πρός τόν ἱερόν καί παλαίφατον τοῦτον θεσμόν τῆς Ἐκκλησίας. Ἐπί τῆ εὐκαιρία δέ νά ἐκφράσομεν τήν ἀφοσίωσή μας πρός τό Σεπτό πρόσωπό του καί τίς εὐχαριστίες μας γιά τήν σύγκληση τοῦ παρόντος συνεδρίου ὑπό τήν πεπνυμένην καθοδήγησή του.

Γιά τήν ἐνορία τῆς διασπορᾶς αὐτό πού ύποστηρίζει ή 'Ορθόδοξη 'Εκκλησιολογία, γιά τή συνεργασία κλήρου καί λαοῦ, βιώνεται ὡς καθημερινή έμπειρία καί πράξη. Τό λαϊκό στοιχείο δέν εἶναι ἀμέτοχο καί παθητικό στά θέματα τῆς όργάνωσης καί σίκονομικῆς στήριξης Έκκλησίας. Συνήθως οἱ λαϊκοί ἔχουν τήν εὐθύνη γιά τήν οἰκονομική ἐνίσχυση τῆς ἐνορίας τῆς διασπορᾶς. Πολλές φορές μάλιστα μέ προσωπικές θυσίες καί ἐργασία συνεισφέρουν στό ἔργο τῆς Έκκλησίας. Πρέπει ὅμως νά τονισθεῖ, ὅτι ἡ 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία έχει ἀπορρίψει τήν ἱεροκρατία καί τήν λαϊκοκρατία τῆς Δύσεως. Τό πλήρωμα τῆς Έκκλησίας ἀναγνωρίζει στά πρόσωπα τοῦ ἱερατείου τούς διαδόχους τῶν ᾿Αποστόλων, τούς φορεῖς τοῦ λειτουργικοῦ χαρίσματος, τούς ποιμένας πού όδηγοῦν στήν ἐν Χριστῷ τελείωση τόν Λαό του Θεοῦ. Ὁ λαός ἀπονέμει σεβασμό καί τιμή πρός τούς ποιμένας καί πατέρας, άλλά καί οἱ κληρικοί ὀφείλουν νά ἀναγνωρίζουν στά πρόσωπα τῶν λαϊκῶν τούς συνεργάτες καί "ἐν Χριστῷ" ἀδελφούς. 'Η 'Ορθόδοξη λοιπόν 'Εκκλησία εἶναι ἱεραρχημένη καί προάγει τή συνεργασία κλήρου καί λαοῦ. Ένα καίριο θέμα, πού ἀντιμετωπίζει ἡ Ἐκκλησία στή διασπορά, εἶναι ἡ ἐπάνδρωση τῶν ἐνοριῶν μέ κληρικούς οἱ όποῖοι ἔχουν γεννηθεῖ καί ἀνδρωθεῖ πνευματικά στίς χῶρες, πού θά κληθοῦν νά διακονήσουν. Γιά νά φθάσουν οἱ τοπικές Ἐκκλησίες τῆς διασπορᾶς νά μή "εἰσάγουν" κληρικούς ἀπό τή μητέρα πατρίδα καί νά δημιουργήσουν τίς προϋποθέσεις καλλιεργηθοῦν ἱερατικές κλήσεις στούς νέους τῆς διασποράς, χρειάσθηκε νά ίδρυθοῦν Θεολογικές Σχολές καί Εκκλησιαστικά σεμινάρια, γιά νά προετοιμάζωνται ἱερατικά στελέχη τῆς Ἐκκλησίας γιά νά διακονήσουν μέ ιεροποστολικό φρόνημα καί συνέπεια τόν λαό τοῦ Θεοῦ. Ἡδη ἡ Ἐκκλησία τῆς διασπορᾶς καυχᾶται "ἐν Κυρίω", ὅτι πολλοί νέοι πού ανδρώθηκαν πνευματικά σ' αὐτήν, ὄχι μόνο ἔχουν αναδειχθεῖ αξιοι κληρικοί, αλλά κοσμοῦν καί τήν τοπική Ἱεραρχία καί διακρίνονται γιά πνευματική καί θεολογική τους προσφορά καί

κατάρτιση.

Θά ήταν παράλειψη, ἐάν δέν ἀναφερόμαστε στήν εὐεργετική παρουσία τῶν ἱερῶν Μονῶν στήν Έκκλησία τῆς διασπορᾶς. Τά τελευταῖα χρόνια. παράλληλα μέ τήν μόνιμη ἐνκατάσταση καί όργανωση τῶν 'Ορθοδόξων ἐνοριῶν στή διασπορά,σ έχουμε καί τήν ίδρυση μοναστικῶν ἀδελφοτήτων, οί δποῖες κυριολεκτικά εἶναι οἱ καλλίτεροι δδηγοί στήν Ορθόδοξη πνευματικότητα καί στήν λειτουργική ζωή καί θέθαια συμβάλλουν στήν αντιμετώπιση τῆς ἐκκοσμικεύσεως τῆς ᾿Ορθοδοξίας στό περιβάλλον τῆς δυτικῆς κοινωνίας. Ἡ παλαιά ἐπιφύλαξη καί άρνηση τοῦ μοναχικοῦ βίου ἔχει παρέλθει καί ἡ σημερινή Έκκλησιαστική ήγεσία ενθαρρύνει τή δημιουργία μοναστικών άδελφοτήτων. Πολλά ἀπό τά μοναστικά αὐτά κέντρα ἔχουν γίνει πόλοι ἕλξεως γιά τό πλήρωμα τῆς Ἐκκλησίας στή διασπορά καί στηρίζουν τό πνευματικό έργο των ένοριων. Θά μοῦ ἐπιτρέψετε νά ἀναφερθῶ στήν Ἱερά Σταυροπηγιακή Πατριαρχική Μονή τοῦ 'Αγίου 'Ιωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ στό Essex τῆς Μεγάλης Βρετανίας, ἡ όποία ίδιαίτερα μέ τήν παρουσία τοῦ ἀειμνήστου Γέροντος Σωφρονίου, μαθητοῦ καί βιογράφου τοῦ Αγίου Σιλουανοῦ τοῦ Αθωνίτου, ἀποτελεῖ πανορθόδοξο μοναστικό κέντρο μέ ξεχωριστή πνευματική ἀκτινοβολία καί πνευματικό συμπαραστάτη τῆς τοπικῆς Ἐκκλησίας.

'Η 'Ορθόδοξη ἐνορία τῆς διασπορᾶς ἔχει τήν μοναδική εὐκαιρία νά καλλιεργήσει ἄμεσα καί νά σφυρηλατήσει τήν διορθόδοξη ἐνότητα. Σχεδόν σέ ὅλες τίς ἠπείρους καί χῶρες τῆς διασπορᾶς συνυπάρχουν 'Ορθόδοξοι λαοί ἀπ' ὅλες τίς παραδοσιακές χῶρες τῆς 'Ορθοδοξίας καί μᾶς δίδεται ἡ εὐκαιρία νά ὑπερβοῦμε τόν ἐθνοφυλετισμό καί νά στηρίξουμε τήν διορθόδοξο συνεργασία. 'Η ἐνότητα τῆς πίστεως στό κοινό ποτήριο καί τόν ἄρτο τῆς εὐχαριστίας θά βοηθήσει νά μή θλέπουμε τήν 'Εκκλησία ὡς ὄργανο πολιτικῶν καί ἐθνικῶν ἐπιδιώξεων.

Οἱ Διορθόδοξες λειτουργίες καί συναντήσεις δέν πρέπει νά εἶναι εὐκαιριακές καί μάλιστα μιά φορά τό χρόνο τήν Κυριακή τῆς 'Ορθοδοξίας. 'Η λειτουργική καί πνευματική συνεργασία πρέπει νά εἶναι μόνιμη καί οὐσιαστική. Οἱ τοπικές γλῶσσες ἐν προκειμένω γίνονται τό ὄργανο ἐπικοινωνίας καί λατρείας γιά ὅλους τούς 'Ορθοδόξους, ἀνεξαρτήτως ἐθνικῆς προελεύσεως, καί ἔτσι διασφαλίζουμε τήν ἑνότητα τῆς ὀρθοδόξου 'Εκκλησίας καί ἀποφεύγουμε τόν τεμαχισμό της σέ ἐθνικές ὁμάδες.

Τέλος πρέπει νά ἀναφερθεῖ, ὅτι ὅλες οἱ ἐνορίες τῆς διασπορᾶς ἔχουν δεχθεῖ τήν εὐεργετική συμπαράσταση καί ἀδελφική στήριξη τῶν ἑτεροδόξων χριστιανῶν, ἰδιαίτερα κατά τά πρῶτα βήματα τῆς ἀναζήτησης διαχριστιανικῆς

συνεργασίας καί άλληλογνωριμίας τῆς παραδόσεως τῶν Χριστιανῶν, ἡ Ἐκκλησία τῆς διασπορᾶς ἔχει νά παίξει ἕνα σημαντικό ρόλο. Ο διάλογος άληθείας καί άγάπης μεταξύ των Χριστιανών θά ἀποκτήσει θεμέλια, ἐάν ἀρχίσει νά οἰκοδομεῖται στά ἐνοριακά πλαίσια τῆς διασπορᾶς. Βέβαια τήν πρωτοβουλία καί εὐθύνη τοῦ Θεολογικοῦ διαλόγου τῆς 'Ορθοδοξίας μετά τῶν ἄλλων Χριστιανικῶν δογμάτων ἔχει τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο. Εἶναι ὀρθόν καί συνετόν οἱ ἐνορίς τῆς διασπορᾶς νά μήν λαμβάνουν πρωτοβουλίες, πού ὑπερβαίνουν τίς ἁρμοδιότητές τους. Θά πρέπει νά λεχθεῖ, ὅτι ἡ πρόταση τῶν έτεροδόξων γιά μυστηριακή διακοινωνία (intercommunion) χωρίς προηγούμενη ενότητα πίστεως καί μάλιστα σέ θέματα Έκκλησιολογικά, δπου ψφίστανται καί οἱ βασικές δογματικές διαφορές, δέν ώφελοῦν τήν ὑπόθεση τοῦ διαλόγου καί μπορεί να όδηνηθούμε σέ θρησκευτικό συγκρητισμό. Ἐπί πλέον ἡ συμμετοχή Ορθοδόξων κληρικῶν μέ λειτουργικά ἄμφια σέ λατρευτικές έκδηλώσεις έτεροδόξων είναι παρεξηγήσιμες, γιατί μπορεί νά θεωρηθεί ως έκκλησιαστική λατρευτική πράξη καί όχι ως άσπλη παρακολούθηση. Ή γνήσια καί τίμια συνάντησή μας θά πρέπει νά βασισθεῖ στήν πίστη καί πράξη τῆς ἀδιαίρετης Έκκλησίας. Έκεῖ θά ἀναζητηθεῖ τό νῆμα τῆς αὐθεντικής Χριστιανικής παραδόσεως.

Γιά νά διευκολυνθεῖ ὁ διάλογος θά συνοψίσουμε τίς βασικές θέσεις πού προβλήθηκαν στήν εἰσήγηση.

# Ή ἐνορία τῆς διασπορᾶς:

 'Αποτελεῖ τό εὐχαριστιακό κέντρο τῆς 'Εκκλησίας.

 Πρωτίστως ἐνδιαφέρεται γιά τόν ἁγιασμό καί τήν πνευματική κατάρτιση τῶν μελῶν της.

3) Δέν ἀρνεῖται τήν ἐθνική ταυτότητα τοῦ ποιμνίου της, ἀλλά καταδικάζει τόν ἐθνοφυλετισμό.

4) Διδάσκει τήν Έλληνική γλῶσσα, πού εἶναι ἡ δεύτερη γλῶσσα ὅλων τῶν ᾿Ορθοδόξων.

5) 'Ανήκει στή δικαιοδοσία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου καί ἐμπνέεται ἀπό τήν πνευματική κληρονομιά του.

6) 'Η 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία εἶναι ἱεραρχημένη καί στηρίζει τήν συνεργασία κλήρου καί λαοῦ.

7) Θεωρεῖ τίς Ι. Μονές ὁδηγούς στήν 'Ορθόδοξη πνευματικότητα καί καταλύτες τῆς ἐκκοσμικεύσεως τῆς 'Εκκλησίας.

8) Καλεῖται νά σφυρηλατίσει τήν Διορθόδοξη

ενοτητα.

9) Παίζει σημαντικό ρόλο στίς διαχριστιανικές σχέσεις, χωρίς νά ὑπερβαίνει τίς ἁρμοδιότητές της.

#### ΤΟ ΚΟΨΙΜΟ ΤΗΣ ΒΑΣΙΛΟΠΙΤΤΑΣ ΣΤΗΝ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗ

ΤΗΝ ΠΑΡΑΜΟΝΗ ΤΩΝ ΧΡΙΣΤΟΥΓΕΝΝΩΝ

(Προσλαλιά γενομένη ὑπό τοῦ Πρωτοσυγκελλεύοντος Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Τροπαίου κ. ᾿Αθανασίου, μετά τό πέρας τῆς ἐσπερινῆς ἀκολουθίας καί κατά τήν εὐλογίαν καί κοπήν τῆς ᾿Αγιοβασιλόπιτας, ἐν τῷ Παρεκκλησίω τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τοῦ ᾿Αρχιεπισκοπικοῦ Οἴκου, τήν γα΄ Δεκεμβρίου Βά).

Σεβασμιώτατε Πάτερ καί Δέσποτα, Θεοφιλέστατοι "Αγιοι 'Αδελφοί, Εὐλαβέστατα Μέλη τοῦ εὐαγοῦς Κλήρου, 'Εντιμολογιώτατε "Αρχοντα καί Πρόεδρε τοῦ 'Αρχιεπισκοπικοῦ Παρεκκλησίου, Πανοσιολογιώτατε καί 'Αγαπητέ π. Διονύσιε, 'Αξιότιμοι Κύριοι Πρόεδροι καί Μέλη τῶν εὐλογημένων Κοινοτήτων τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς. Λαέ τοῦ Θεοῦ περιούσιε καί ηὐλογημένε,

Έ τλογητός ὁ Θεός καί πατήρ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ πατήρ οἰκτιρμῶν καί Θεός παρακλήσεως." (Β΄ Κορ. α΄3) ὅστις κατηξίωσεν ήμᾶς ἔτι συνελθεῖν ἐπί τό αὐτό ἐν τῆ ἐτησία έσπερινή ταύτη λατρευτική συνάξει, ἵνα ἐν προσευχαῖς εὐχαριστηρίοις καί ἐν εὐγνώμοσι δεήσεσι, προπέμψωμεν τόν ἀπερχόμενον δισχιλιοστόν σωτήριον ένιαυτόν από τῆς Γεννήσεως τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ καί τόν νέον τοιοῦτον δισχιλιοστόν πρῶτον ἐπ' ἐλπίδι πορείας ἔτι πρός τά ύποδεχθῶμεν. πανηγυρικῶς πρόσω, προσευχητική ταύτη ἐκδήλωσις καθίσταται ἔτι σημαντικωτέρα καθ' ὅτι διερχόμεθα διά τῆς γεφύρας ήτις συνενοί δύο χιλιετίας, τήν δευτέραν τοιαύτην μετά τῆς τρίτης.

"Όθεν ἐνεός ἐξ ἑνός, περιχαρής δ' ἐξ ἑτέρου, ἵσταμαι ἐνώπιον ὑμῶν καί ἐρωτῶ ἑαυτόν "πόθεν ἄρξομαι" λαλεῖν τά πράγματα τοῦ παριππεύοντος σωτηρίου καί ἐσχάτου δισχιλιοστοῦ ἐνιαυτοῦ, τοῦ θεία χάριτι σφραγίζοντος τούς εἴκοσι τόν ἀριθμόν αἰῶνας χριστιανικοῦ θίου καί πολιτείας ἐπί γῆς;

Νοερῶς οἱ ὀφθαλμοί ἀνατρέχοντες θεῶνται τάς σελίδας τῆς βίβλου τοῦ ἄρτι ἀπερχομένου ἐνιαυτοῦ πληρουμένας διά πλείστων ἔργων ἀγαθῶν, ἐπιτελεσθέντων πρός δόξαν τε καί αἶνον τῆς Ζωαρχικῆς καί ᾿Αδιαιρέτου Τριάδος. Δέομαι οὖν καί ἰκετεύω Αὐτήν ἵνα ἀξιώση με ποιῆσαι λόγον εὐχαριστιακόν καί εὐγνώμονα διά τῶν ἐμῶν πηλίνων χειλέων καί πενιχρῶν φθόγγων δι᾽ ὄσα ἡ δύναμις, ἡ χάρις καί ἡ ἐπιείκεια τοῦ Κυρίου ἡξίωσεν ἡμᾶς ἰδεῖν κυοφορούμενά τε καί ὡσαύτως πραγματούμενα.

Σταχυολογῶν τοίνυν μνημονεύω ὅτι ἔν τισι τῶν εὐλογημένων καί φιλοπροόδων Κοινοτήτων έθεμελιώθησαν, ἐν ἑτέραις δ' ἀνεκαινίσθησαν καί ἐν άλλαις δέ τινες ἐπεραιώθησαν οἰκοδομαί. Οὕτω πως αἱ κατά τόπους κοινότητες ἔρχονται ἀρωγοί τῶν πνευματικών χρειών τοῦ έαυτών θεοφιλοῦς και φιλοθέου ποιμνίου καί ἀγωνίζονται, ἵνα προθύμως ἀνταποκριθῶσιν ἐν ταῖς ὁσημέραι αὐξανομέναις προκλήσεσι καί ἀνάγκαις αὐτοῦ. Δεῖ εἰπεῖν, ὅτι αί κοινότητες ἐν ταῖς προσπαθείαις αὐτῶν ταύταις καταξιώνουσιν έαυτάς. Πλέον δ' ἔτι ἐπαληθεύουσιν ούτως, οἶμαι, οἱ λόγοι τοῦ θείου Παύλου, καθ' ὅτι ἐν τῷ ἀδόλως δίδειν "ὑπεραυξάνει ἡ πίστις καί πλεονάζει ή ἀγάπη ένός ἑκάστου" (Β΄Θεσ. ι'3) ὅτι "ἱλαρόν γάρ δότην ἀγαπᾶ ὁ Θεός" (Β΄ Κορ. θ'7).

Ή θεόσωστος και βιβλική Άρχιεπισκοπή ήμων ἐπιθυμοῦσα καταδεῖξαι τήν ἑαυτῆς παρουσίαν ἐν



'Ο όμιλητής Θεοφιλέστατος Επίσκοπος Τροπαίου κ. 'Αθανάσιος. Καθήμενος ὁ Σεβασμ. 'Αρχιεπίσκοπος κ. Γρηγόριος καί ὄρθιος ὁ Διάκονος Μελίτων Oakes.

ταῖς ἐκδηλώσεσι τῆς δισχιλιετίας, ἀργανώσατο ἄλυσιν τοιούτων, ἐξ ὧν τινας θέλομεν ἀναφέρει ἐν τοῖς ἐφ' ἑξῆς:

Τανῦν αὕτη σέμνωμα ἔχει καί τόν Θεόν δοξολογεῖ καθ' ὅτι διά τῆς ἐκθέσεως τῶν Βυζαντινῶν εἰκόνων, ἤν ἐν Λονδίνω προσφάτως ἐποιήσατο, ἔσχε τήν εὐλογίαν καί τό προνόμιον ἀπηλαύσατο, ὅπως πραγματώση μίαν τῶν ἐκδηλώσεων τούτων καταθέτουσα μαρτυρίαν θρησκευτικήν, ἐθνικήν τε καί πολιτιστικήν ἄμα. Ἡ μαρτυρία αὕτη καθωρμήθη πρός δύο διαστάσεις, τήν τε ἐσωτερικήν τοιαύτην καί ἰδιαίτατα τήν ἔξωτερικήν

"Όθεν δίκαιος ἔπαινος ἀπονέμεται τῆ οἰκογενεία τῶν ἐντιμολογιωτάτων ἀρχόντων ἐξοχωτάτου πρέσθεως κ. Κωνσταντίνου καί ἐριτίμης συζύγου αὐτοῦ κας Ἐτμέ Λεθέντη, οἵτινες μετά τούς περί αὐτούς ἀξίους συνεργάτας καί τῆς πάνυ ἱκανῆς οὕσης θυγατρός αὐτῶν Λουϊζας προϊσταμένης, ἀνέλαθον τόν ἀχθον καί τήν εὐθύνην περατώσαντες τό ἔργον τῆς ἐκθέσεως λίαν ἐπιτυχῶς.

Χαροποίησιν δέ ύψίστην ἐνεποίησεν ἡμῖν πασι ἡ κατά τό παρόν σχολικόν ἔτος ἀρξαμένη λειτουργία ἐν Νοτίω Λονδίνω τοῦ πρώτου ἐν τῷ εἴδει αὐτοῦ ὁμολογιακοῦ καθημερινοῦ ἀγγλοελληνικοῦ ἐκπαιδευτηρίου, πρός θεραπείαν τῶν ἐκπαιδευτικῶν ἀναγκῶν τῶν παίδων τῆς 'Ομογενείας ἡμῶν ἐν τῆδε τῆ περιοχῆ. Δίκαιον οὖν ἡγοῦμαι εἰπεῖν, ὅτι τό ἔργον τοῦτο ἤρξατο καί ἐπετελέσθη τῆ πρωτοθουλία φιλογενῶν ὁμογενῶν, τῆ συμμετοχῆ καί εὐλογία μέντοι τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς, τῆ οἰκονομικῆ συμβολῆ δέ πλείστου μέρους τῆς 'Ομογενείας, συνεπικουρουσῶν ἄμα ἀμφοτέρων τῶν σεθαστῶν κυθερνήσεων 'Ελλάδος καί Κύπρου, ἰδιαιτέρως δέ τῆς τελευταίας.

Εὐχαριστήσωμεν οὖν τῷ Θεῷ καί Πατρί ἐπί τούτω τῷ πνευματικῷ ἐπιτεύγματι καί βεβαιώσωμεν ἑαυτούς καί ἀλλήλους ὅτι ἀπό τοῦ νῦν δεῖ εἰς ἐργασίαν ἔτι σκληράν τραπῆναι, ὅπως τό ἐγχείρημα τοῦτο τύχη μέν ἐπιτυχίας, ἐν ταυτῷ δέ καταφύγωμεν εἰς ἑτοιμασίαν νέων τοιούτων πνευματικῶν ἐργαστηρίων ψυχῶν τε καί νοῶν ἐν ἄλλαις περιοχαῖς ἔνθα παροικεῖ τό ἡμέτερον καί λογικόν ποίμνιον ἐν τῆ μεγαλουπόλει ταύτη.

'Ως γνωστόν, ἡ Μήτηρ 'Εκκλησία, τό Οἰκουμενικόν ἡμῶν Πατριαρχεῖον, ἐπραγμάτωσεν σειράν τεσσάρων ἐκδηλώσεων προπομπῆς τῆς

χιλιετίας, ήτοι, κατά μήνα Μάϊον Συνέδριον Νεολαίας, κατά μήνα Σεπτέμβριον Συνέδριον Έπιστημόνων, κατά μήνα Νοέμβριον Μείζονα Κληρικολαϊκήν Συνέλευσιν καί ἐπί τοῖς Χριστουγέννοις 'Αρχιερατικόν συλλείτουργον τῶν Προκαθημένων τῶν 'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν.

'Η συμμετοχή τῆς ἡμετέρας 'Αρχιεπισκοπῆς ἐν τῆ άλύσει τῶν ἑορτασμῶν τῶν ὑπό τῆς Μητρός Έκκλησίας, ήτοι τοῦ Οἰκουμενικοῦ ἡμῶν Πατριαρχείου έξόχως πραγματωθέντων, ὑπῆρξε άθρόα, ἰδιαίτατα ἐν τῆ Μείζονι Κληρικολαϊκῆ Συνελεύσει, καθ' ἥν συμμετέσχον πλέον τῶν όγδοήκοντα άντιπροσώπων, τοῦ ᾿Αρχιεπισκόπου ήγουμένου, τῶν΄ ἐπισκόπων ἑπομένων. άντιπροσώπων τοῦ εὐαγοῦς κλήρου τε καί τοῦ πιστοῦ λαοῦ συμμετασχόντων. Κατεδείχθη οὕτως ἡ πρόθυμος θυγατρική ἀνταπόκρισις Αρχιεπισκοπής πρός τό κάλεσμα τοῦ σεπτοῦ ἡμῶν Κέντρου, τῆς Μεγάλης τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας. Έν τῆ συνελεύσει, πλέον τῆς εἰσηγητικῆς ὁμιλίας τῆς ὑπό τῆς Α.Θ. Παναγιότητος, τοῦ Οἰκουμενικοῦ ήμῶν Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου γενομένης, ή κεντρική εἰσήγησις ἐγένετο ὑπό τοῦ Σεβασμιωτάτου Γέροντος Μητροπολίτου Ἐφέσου πολιοῦ καί πολύ κ. Χρυσοστόμου, (Κωνσταντινίδη) φέρουσα τίτλον "Η ἐνορία, κύτταρον τῆς ζωῆς τῆς Ἐκκλησίας. πραγματικότης, Βιουμένη σύγχρονοι προβληματισμοί καί προκλήσεις".

"Αμα τῆ περατώσει τῶν ἐργασιῶν τῆς Μείζονος Κληρικολαϊκῆς Συνελεύσεως ἄπαντες οἱ σύνεδροι ἀναχωρήσαντες οἴκαδε ἀφίχθημεν ἀναβεβαπτισμένοι τε καί ἔμπλεοι τῆς ἐσωτερικῆς βεβαιώσεως ὅτι "πάντες ἡμεῖς υἰοί φωτός ἐσμέν καί υἰοί ἡμέρας" (Α΄ Θεσ. ε΄5) "ἡμεῖς δὲ ἡμέρας ὄντες νήφωμεν, ἐνδυσάμενοι θώρακα πίστεως καί ἀγάπης καί περικεφαλαίαν ἐλπίδα σωτηρίας" (Α΄Θεσ. ε'8).

Έτι δέ ἐν τῷ ἀπερχομένῳ ἔτει περιφερειακαί συνάξεις ὑπό τῆς Ἱερᾶς ᾿Αρχιεπισκοπῆς ἐπραγματώθησαν, ἀρχῆς γενομένης ἐν τῷ ἐπαρχία καί ἄλλων ἐν Λονδίνω ἐπομένων, ἐν αἰς τά τῆς παιδείας καί κοινοτικῆς ζωῆς πράγματα ἀπησχόλησαν Ύμᾶς, Σεθασμιώτατε, καθώς καί τήν οἰκείαν ἐπιτροπήν ἐν συσκέψει μετά τῶν κατά τόπους ἀρχόντων καί τῶν τά πρῶτα φερόντων τοπικῶν ἐκπροσώπων.

'Η τοπική ἡμῶν 'Εκκλησία πυρουμένη, ἵνα καλύψη τάς λατρευτικάς καί ποιμαντικάς ἀνάγκας τοῦ πιστοῦ λαοῦ αὐτῆς ἐπλουτίσθη καί δι' ἄλλων ἔτι κληρικῶν, ἤτοι ἔτερον ἐπίσκοπον ὄν ἐστρατολόγησεν ἐν τῷ προσώπω τοῦ Θεοφιλεστάτου ἀδελφοῦ Ναζιανζοῦ κ. Θεοδωρήτου, ὡσαύτως δέ ἀριθμόν εὐλαθῶν ἱερέων καί διακόνων, οἵτινες διακονοῦσι ἐν τῷ κλίματι τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς.

Προσέτι δ' ὁ Σύνδεσμος τῶν Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων, συνεπικουρῶν τό ποιμαντικόν τε καί σωστικόν ἔργον τῆς Ἱερᾶς ᾿Αρχιεπισκοπῆς, ὡργανώσατο ἄλυσιν συνάξεων καί ἐκδηλώσεων ἐν αἶς ὁ τῆς ἐνάτης Ἰουλίου ὑπό ραγδαῖον ὅμθρον πραγματωθείς παμπαροικιακός ἑορτασμός ἐπί τῷ ἔτει 2000. Ὠσαύτως δέ ὁ ἐθνικός ἑορτασμός τῆς 28ης ᾿Οκτωθρίου 1940, ἐν ὧ ὁ Ἐξοχώτατος Ὑπουργός Παιδείας καί Πολιτισμοῦ τῆς Κύπρου, κ. Οὐράνιος Ἰωαννίδης, ὡμίλησεν.

Έστι μοι πίστις, ὅτι τῶν ἀκοῶν ἡμῶν οὐ καταχρῶμαι, εἰ ἤθελον ἀναφερθῆναι τῷ ἐτησίω ἑορτασμῷ τῆς Ἡμέρας Κύπρου καί τῆς Μνήμης τοῦ ᾿Αποστόλου Βαρνάθα, ἄτινα ἐν ἀγαστῆ συνεργασία τῆς φερωνύμου κοινότητος μετά τοῦ Συνδέσμου Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων ἐπί σειράν ἐτῶν πραγματοῦνται.

Δεῖ δηλῶσαι, ὅτι καί ἄπασαι αἱ ἐτήσιοι λοιπαί κοινοτικαί πανηγύρεις, ἐν αἶς οἱ πάτρωνες Ἅγιοι

τῶν Ἐκκλησιῶν καί κοινοτήτων ἡμῶν σεμνοπρεπῶς τιμῶνται καί ἀγλαῶς γεραίρονται καί αὶ κατά τόπους φιλανθρωπικαί ἐκδηλώσεις μετά θαθείας πίστεως καί ἐπιμελείας, οὐ τῆς τυχούσης, ὑπό πάντων ἄμα τελοῦνται, ὥστε ἡμᾶς ἐμμένειν ἐν τοῖς πατρώοις τῆς πίστεως καί τοῖς τιμαλφοῖς τοῦ Γένους 'Ημῶν, ἄ τῆ νέα γενεῷ παραδῶσαι, καί ὡς ἔπος εἰπεῖν, τήν ἀγριέλαιον ἐπί τήν καλλιέλαιον ἐγκεντρισθῆναι.

Έπί τῆ ἐορτῆ τῶν Θεοφανείων πλεῖσται ὅσαι κοινότητες γειτνιάζουσαι ποταμοῖς τε καί τῆ θαλάττη ἀπό ἐτῶν πολλῶν ἤδη καθιέρωσαν τέλεσιν άγιασμοῦ τῶν ὑδάτων παρ' αὐτοῖς, ἔνθα ἡ Ἐκκλησία ἐξερχομένη τῶν τειχῶν αὐτῆς, καταθέτει δημοσίαν μαρτυρίαν τοῦ ἔργου καί τῆς πίστεως αὐτῆς καί παρέχει ὀρθήν ἀντιμετώπισιν τῷ ὁλοέν ὀγκουμένω οἰκολογικῷ προβλήματι, καθ' ὅτι ἡ Ἐκκλησία εὐλογεῖ τό πλαστούργημα τοῦ Θεοῦ, τόν ἄνθρωπον, καί ἐν ταὐτῷ συνόλην τήν δημιουργίαν.

Πλέον τῶν ἤδη μνημονευθέντων αἱ συνθῆκαι τῆς ἀποδημίας ἔτεκον τήν πῆξιν ὁμογενειακῶν συλλόγων τε καί ὁμάδων. "Όθεν ἡ Ἐκκλησία ἀναζητοῦσα τά ἑαυτῆς τέκνα "εὐκαίρως ἀκαίρως" προστρέχει ἐν ταῖς ἐκδηλώσεσι ταύταις, εὐλογοῦσα αὐτάς, διδάσκουσα τόν πιστόν λαόν καί προσανατολίζουσα τοῦτον ὀρθῶς.

'Ωσαύτως ἀρίστη καί παραδειγματική παραμένει ἡ συνεργασία καί συμπόρευσις μεταξύ 'Εκκλησίας καί τῶν δύο ἐν Λονδίνω Πρεσθειῶν ἡμῶν. Δαψιλής παραλλήλως συνεχίζεται ἡ ἀέντος ἀνταπόκρισις καί συμμετοχή ἡμῶν ἐν ταῖς διεκκλησιαστικαῖς σχέσεσι.

Αἱ μηνιαῖαι συνάξεις τῶν ᾿Αρχιερέων ἐν τῆ Ἱερᾶ ᾿Αρχιεπισκοπῆ παρέχουσι εὐκαιρίας ἀλληλοενημερώσεως, ἀνταλλαγῆς ἀπόψεων καί ἐκδηλώσεως φιλαδελφίας διά τῆς τακτικῆς ἀναστροφῆς καί κοινῆς τραπέζης.

Αἱ κατά τόπους πνευματικαί συγκεντρώσεις τῆς νεολαίας καὶ τῶν ἐνηλίκων δημιουργοῦσι συνθήκας ἐξατομικεύσεως τοῦ ποιμαντικοῦ ἔργου. ἀνεφέρθην δειγματολειπτικῶς ἔν τισι τῶν σελίδων τῆς ἐκκλησιαστικῆς ζωῆς ἡμῶν δι' ὑπόμνησιν, ἐνημέρωσιν καί μαρτυρίαν.

Δεηθώμεν οὖν τοῦ Κυρίου ὅπως εὐδοκήση καί εὐλογήση τήν ἐπιθυμητήν καί ἀναγκαίαν ἵδρυσιν καί λειτουργίαν ἐν τῷ νέω σωτηρίω ἔτει τοῦ ἤδη ἐξαγγελθέντος ὑπό τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς Ἐκκλησιαστικοῦ Σεμιναρίου. Τοῦτο θέλει συντελέσει τῆ ἐξασφαλίσει ἔτι περαιτέρω κληρικῶν τε καί λαϊκῶν ἐργατῶν ἐν τῷ ἀμπελῶνι τοῦ Κυρίου, οἵτινες θέλουσι φυλάξει καί συνεχίσει ἄπαντα τά ἄχρι τοῦδε ἐπιτελεσθέντα.

Ή ἀνάληψις εὐθύνης τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς, ἵνα δι᾽ ἰδίων δαπανῶν αὐτῆς οἰκοδομηθῆ εὐκτήριος οἶκος τῶν ᾿Ορθοδόξων ἐν Νιγηρία ἐστί συμβολικόν λιθάριον συμμετοχῆς ἡμῶν ἐν τῆ ᾿Ορθοδόξω Ἱεραποστολῆ.

Σεβασμιώτατε Πάτερ καί Δέσποτα,

'Αφικνούμενος ἐπί τῷ τέλει τῆς παρούσης προσλαλιᾶς ἀναφωνῷ μετά τοῦ ψαλμωδοῦ: "κατευθυνθήτω ἡ προσευχή μου ὡς θυμίαμα ἐνώπιον" τοῦ ἐν Τριάδι Θεοῦ διά τῆς 'Εκκλησίας τό κλέος καί τό τετιμημένον ὄνομα. 'Υμᾶς δέ καί τό ἐμπιστευθέν 'Υμῖν λογικόν ποίμνιον φυλάξοι Κύριος ὁ Θεός ἀπό πάσης ἐπιθουλῆς ὁρατῶν τε καί ἀοράτων ἐχθρῶν. Χαρίσαι δέ τῆ 'Υμετέρα σεπτῆ, σεθαστῆ, πατρικῆ καί πεφιλημένη Σεθασμιότητι ἔτη πλεῖοτα, ὑγιεινά, εὐφρόσυνα, ἄλυπα, εὐδόκιμα καί τῷ Θεῷ εὐάρεστα πρός δόξαν Αὐτοῦ, εὕκλειαν τῆς 'Εκκλησίας, "ῆν 'Εκεῖνος περιεποιήσατε διά τοῦ ἰδίου αἵματος", καί εὐλογίαν τοῦ εὐλαβοῦς καί θεοφιλοῦς Γένους ἡμῶν.

# Ο ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΉΣ ΦΙΛΙΠΠΟΥΠΟΛΕΩΣ ΝΕΟΦΎΤΟΣ (1689-1711) ΚΑΙ Η ΕΛΕΥΣΉ ΤΟΥ ΣΤΗΝ ΑΓΓΛΙΑ (1701).

τοῦ Χάρη Μεττῆ

(Μέρος Β΄)

ε ΤΤἐπίσκεψη τοῦ Φιλιππουπόλεως Νεοφύτου Ποτήν Αγγλία τό 1701 δέν ὑπῆρξε ἀσφαλῶς τυχαία, αλλά θα υπήρξε αποτέλεσμα συνδυασμένης ἐνέργειας τῆς Levant Company, τοῦ "Αγγλου Πρέσθυ στήν Κωνσταντινούπολη συνεπικουρούμενου καί ἀπό τόν 'Ολλανδό δμόλογό του, τοῦ Οἰκουμενικοῦ θά ἦταν ἀσφαλέστατα Πατριαρχείου πού ένημερωμένο καί θά εἶχε παράσχει τή σχετική κανονική ἄδεια, τῶν 'Οθωμανικῶν 'Αρχῶν, ἀπό τή μιά μεριά, καί ἀπό τήν ἄλλη, τοῦ Αγγλου Βασιλιᾶ Γουλιέλμου Γ΄, τοῦ ᾿Αρχιεπισκόπου Καντουαρίας καί τοῦ Ἐπισκόπου τοῦ Λονδίνου, ἀλλά καί τῶν Πανεποτημιακῶν ᾿Αρχῶν τῆς ᾿Οξφόρδης καί τοῦ Καῖμπριτζ, ὅπου τιμήθηκαν τόσο ὁ Νεόφυτος, ὅσο καί τέσσερις ἀπό τούς ἀκολούθους του. Καί τό ὅτι οἱ "Αγγλοι θεώρησαν τόν Έλληνα αὐτόν [Εράρχη ὡς ἐξέχουσαν προσωπικότητα καταδεικνύεται ἐπίσης καί ἀπό τό γεγονός ὅτι ἐγένετο δεκτός σέ ἀκρόαση ἀπό τόν ἴδιο τόν Ἄγγλο βασιλιᾶ, συνοδευόμενος μάλιστα ὁ Νεόφυτος τόσο ἀπό τόν 'Αρχιεπίσκοπο Καντουαρίας Θωμᾶ Tenison, ὅσο καί ἀπό τόν 'Επίσκοπο τοῦ Λονδίνου, 'Ερρῖκο Compton. Συνεπῶς ἡ ἐπίσκεψη τοῦ Νεόφυτου καί τῆς δωδεκαμελοῦς συνοδείας του στήν Αγγλία πρέπει νά θεωρηθεῖ σάν ὑψίστης σημασίας γεγονός γιά τίς διεκκλησιαστικές ἐπαφές μεταξύ τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου (καί γενικά τῆς 'Ορθόδοξης Έκκλησίας), μέ τούς Αγγλικανούς, ή δέ ἐπιλογή τοῦ Νεόφυτου ἀπό τούς πιό πάνω παράγοντες νά ήνηθεῖ τῆς ἀντιπροσωπείας αὐτῆς θά εἶχε ληφθεῖ κατόπιν σοβαρότατης μελέτης από όλους τούς ένδιαφερομένους. 'Αλλά ὑπάρχει κι ἕνας ἄλλος λόγος (ἀρνητικῆς, θά λέγαμε, σημασίας) πού ένισχύει τήν ἄποψή μας ὅτι ὁ Νεόφυτος θά ἦταν, όντως, όπως τόν χαρακτήριζαν οἱ παλαιότεροι πού ἀσχολήθηκαν μαζί του (Ελλάδος, Ζαβίρας, Σάθας, Lequien κ.ά.) μιά πολύ μεγάλη φυσιογνωμία τῆς ἐποχῆς του. Καί ὁ ἀρνητικός αὐτός παράγοντας ήταν ή τρομερή οἰκονομική ἔνδεια πού μάστιζε καί τόν ἴδιο καί τή Μητρόπολή του, ἔδωσε δέ λαβή σέ μεταγενέστερους μελετητές νά συνδέσουν σχεδόν ἀποκλειστικά τό ταξίδι τοῦ Νεόφυτου μέ τήν ἔνδεια αὐτή. Γι' αὐτό καί θεωροῦμε σκόπιμο, προτοῦ αναφερθούμε στό θέμα αὐτό, νά παράσχουμε μερικές ίστορικές πληροφορίες Φιλιππούπολη τόσο πρίν, ὅσο καί μετά τήν κατάκτησή της ἀπό τούς 'Οθωμανούς, καί τόν ἐπακόλουθο πλήρη ἐκβουλγαρισμό της.

#### Η ΦΙΛΙΠΠΟΥΠΟΛΗ (βουλγαριστί Πλόβδηφ)

Εἶναι ἡ δεύτερη, σέ σημασία, πόλη τῆς Βουλγαρίας μετά τήν πρωτέουσά της, Σόφια. ᾿Αρχικά ἦταν κτισμένη κοντά στή δεξιά ὄχθη τοῦ Ἔβρου πάνω σέ τρεῖς λόφους, (τοῦ Μουσαίου, τῶν



Ό Μητροπολίτης Φίλιππουπόλεως Νεόφυτος, προσωπογραφία του από τόν Robert White, 1701/2.

Σχοινοβατῶν καί τῆς Εὐμολπιάδος)· γι' αὐτό καί μετά τή ρωμαϊκή της κατάκτηση τό 46 μ.Χ. οἱ Ρωμαϊοι τήν ἀποκαλοῦσαν Τριμόντιον ἤ Τριμοντία. Τό ὄνομα "Φιλιππούπολις" ἀναφέρεται γιά πρώτη φορά ἀπό τόν ἱστορικό Πολύβιο στίς ἀρχές τοῦ Β΄ π.Χ. αἰῶνα, γνωστοῦ ὄντος ὅτι ἡ πόλη εἶχε καταληφθεῖ τό 341 π.Χ. ἀπό τόν Φίλιππο Β΄ ᾿Αμύντα, ὁ ὁποῖος ἐγκατέστησε ἐκεῖ δύο χιλιάδες ἐγκληματίες ἀπό ὅλη τήν ἐπικράτειά του, ὁπότε ἡ πόλη, ἀπό Εὐμολπιάδα πού λεγόταν μέχρι τότε, μετονομάσθηκε δυσφημηστικά σέ Πονηρούπολη. Μέ τόν καιρό, ὅμως, καί ἀφοῦ ἐποικίσθηκε ξανά ἀπό τόν ᾿Αντίπατρο, ἐγκατέλειψε τό δύσφημο αὐτό ὄνομα καί μετονομάσθηκε καί πάλιν Φιλιππόπολις.

Ή πόλη αὐτή, ὅμως, ἄλλαξε πολλά ὀνόματα ἀπό τότε, ἀνάλογα μέ τούς κατά καιρούς κατακτητές της. Τό γεγονός, πάντως, εἶναι ὅτι, πληθυσμιακά τουλάχιστον, ὑπῆρξε γιά πολλούς αἰῶνες πόλη Ἑλληνική, ἄρχισε δέ νά ἐκβουλγαρίζεται ἀπό τό τέλος τοῦ 19ου αἰῶνα καί σήμερα εἶναι πιά ἐντελῶς βουλγαρική, ἰδίως μετά τή βίαιη ἐκρίζωση τοῦ ἑλληνικοῦ στοιχείου ἀπό τοῦ 1906 καί ἐντεῦθεν.

Τή μεγαλύτερη καταστροφή στήν ἱστορία της γνώρισε ἡ Φιλιππούπολη τό 1205 (μετά τήν κατάληψη τῆς Κωνσταντινούπολης ἀπό τούς Λατίνους τῆς Τέταρτης Σταυροφορίας, 1204). 'Ο βασιλιᾶς τῶν Βουλγάρων Καλογιάννης, ἔχοντας σάν σύμμαχό του καί τόν ἐπίσης Βούλγαρο 'Ιβαγκός (γαμπρό ἐπί ἀνεψιᾶ τοῦ αὐτοκράτορα 'Αλεξίου Γ΄ 'Αγγέλου (1195-1204), τόν ὁποῖο ὁ 'Αλέξιος εἶχε ἀποστείλει ὡς στρατηγό στή Φιλιππούπολη ἀλλ' αὐτός ἀποσκίρτησε καί συμμάχησε μέ τόν ὁμογενῆ

του Καλογιάννη), καταλαμβάνει, μετά ἀπό συνθήκη, τήν πόλη, παρασπονδεῖ ὅμως καί στή συνέχεια προβαίνει σέ ἄνευ προηγουμένου θηριωδίες σέ βάρος τοῦ Ἑλληνικοῦ πληθυσμοῦ: ᾿Αποκεφάλισε τόν Ἔλληνα ᾿Αρχιεπίσκοπο, ἔγδαρε ζωντανούς ὅλους τούς προύχοντες, πολλούς κατοίκους ἐσκότωσε καί τούς ἄλλους μετέφερε άλυσοδομένους στή Βουλγαρία, τήν πόλη κατέστρεψε ἐκ θεμελίων, ἀπεκάλεσε δέ ὁ ἴδιος τόν ἑαυτό του "ρωμαιοκτόνον" (κατά τό "βουλγαροκτόνος" τοῦ Βυζαντινοῦ Αὐτοκράτορα Βασιλείου Β΄ τοῦ Μακεδόνος, 963-1025).

Ή πόλη ἀνακαταλαμβάνεται ἀπό τούς ελληνες καί τούς Φράγκους, ἀλλά καί πέντε φορές ἀπό τούς Βουλγάρους, τελικά ὅμως παραδίδεται ἀπό τούς κατοίκους στόν στρατηγό τοῦ Σουλτάνου Μουράτ Α΄, Λαλασαχίν Πασᾶ, τό 1363.

Κατά τούς Βυζαντινούς χρόνους καί μάλιστα τόν Η΄ καί Θ΄ αἰῶνα, ἕνεκα τῆς τρομερῆς λειψανδρίας πού υπηρξε αποτέλεσμα των συνεχων βαρβαρικων ἐπιδρομῶν ἐναντίον 'n Φιλιππούπολις της, μετοικίσθηκε åпо́ συμπαγεῖς έλληνίζοντες πληθυσμούς καί μάλιστα αίρετικούς Σύρους καί 'Αρμενίους (Μανιχαῖοι - Παυλικιανοί), οἱ πλεῖστοι ἀπό τούς ὁποίους, ὅπως καί σέ ἄλλες περιοχές τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, ἐκτουρκίστηκαν ἤ έξεσλαβίστηκαν.

Κατά τήν Τουρκοκρατία, ἐπειδή, μετά τήν κατάληψη τῆς Φιλιππούπολης ἀπό τούς Τούρκους, οί πλεῖστοι Χριστιανοί ἔφυγαν, ὁ Μουράτ διέταξε τήν ἐγκατάσταση σ' αὐτήν πολλῶν Τούρκων ἀπό τήν 'Ασία, διεφύλαξε δμως τήν έλληνική της όνομασία, Φιλιππέ, τήν ὁποία καί ἔκανε ἕδρα τοῦ διοικητή τής Ρωμυλίας. Πάντως μέ τή συνεχή αὖξηση τοῦ τουρκικοῦ πληθυσμοῦ τῆς πόλεως μειωνόταν παράλληλα καί δ Χριστιανικός πληθυσμός της, ώστε τό 1578, σύμφωνα μέ τόν ἐπισκεφθέντα τήν πόλη Gerlach (μαθητή τοῦ Χριστιανικών Κρουσίου), δ ἀριθμός τῶν οἰκονενειῶν ἀνερχόταν μόλις στίς 250. 'Από τόν ΙΖ΄ δμως αίωνα άρχισε μιά μαζική ἐπανεγκατάσταση Χριστιανών στήν πόλη, οἱ περισσότεροι ἀπό τούς όποίους ἦταν Έλληνες ἔμποροι καί τεχνῖτες, ὥστε ἡ Φιλιππούπολη ἐπανέκτησε ξανά τόν ἑλληνικό της χαρακτήρα, ή δέ έλληνική γλώσσα ἐπιθλήθηκε κυρίως σάν μέσο έμπορικών συναλλαγών ανάμεσα σέ ὅλους τούς κατοίκους της.

Η έμπορική καί στρατηγική της σπουδαιότητα χρόνους κυρίως ἀπό τούς Ρωμαιοκρατίας, δπότε περνούσαν ἀπό αὐτήν ἀφ' ένός ἡ Ἐννατία ὁδός πού συνέδεε Κωνσταντινούπολη, τήν Αὐγούστα Σαρδική (Σόφια), Singidunum (Βελιγράδι) καί τό Σίρμιον (Μητροβίτσαν). Στή Φιλιππούπολη κατέληγε ἐπίσης καί ή δεύτερη σέ σπουδαιότητα στρατιωτική όδός πού ἄρχιζε ἀπό τόν Εὔξεινο Πόντο (᾿Αγχίαλο) μέσω Καθύλης, Βερόης, Πίζου. Έτσι διευκολυνόταν πολλαπλῶς καί τό ἐμπόριο καί καθιστοῦσε τήν Φιλιππούπολη ὄχι μόνο στρατιωτικά, ἀλλά καί έμπορικά, ἕνα ἀπό τά σπουδαιότερα κέντρα τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας. Γιατί ἡ ὕπαρξή της ὅχι μόνο διευκόλυνε τήν ἐμπορική κίνηση πρός βορρά καί δύση, πρός τόν Εὔξεινο καί τό Αἰγαῖο, ἀλλά ἐγένετο κατ' ἀνάγκη καί τό ἰσχυρότερο προπύργιο ἐναντίον τῶν ἐρχομένων στή Θράκη ἐχθρῶν μέσω τοῦ Αἴμου. ᾿Από αὐτό ἐξηγεῖται καί ἡ ἐπίμονη προσπάθεια τοῦ Βυζαντίου νά διαφυλάξει τήν κυριαρχία του πάνω στή Φιλιππούπολη, ὅπως ἐπίσης καί ἡ ἐνδελεχής μέριμνά του γιά ἄμεσο συνοικισμό τῆς ἑκάστοτε ἐρημουμένης ἀπό τούς ἐχθρούς πόλης μέ ἑλληνικά ἡ ἑλληνίζοντα στοιχεῖα.

Σημειωτέον, ἐπίσης, ἐδῶ ὅτι καθ' ὅλη τήν ἱστορία της ἡ Φιλιππούπολη ὑπῆρξε κέντρο ἐμπορίου καπνοῦ, μάλλινων ὑφασμάτων, τυροκομικῶν προϊόντων, σιτηρῶν καί ἄλλων γεωργικῶν προϊόντων. Αὐτός ἄλλωστε ὁ πλοῦτος της ἐξηγεῖ καί τήν ἐκεῖ ἐγκατάσταση τόσων Ἑλλήνων, οἱ ὁποῖοι κατά τόν 18ο καί 19ο αἰῶνα ὑπερέβαιναν τίς ὀκτώ χιλιάδες. Κατά δέ τόν ΙΗ΄ αἰῶνα ἡ Φιλιππούπολη ὑπέφερε κατ' ἐπανάλειψη ἀπό πανώλη, ἡ ὁποία τό 1795 ἐπέφερε τόν θάνατο σέ 10,000 κατοίκους της, δηλαδή τό ἔνα ἕκτο τοῦ πληθυσμοῦ της. ᾿Αφορμή ἤταν τά πολλά ἕλη πού βρίσκονταν γύρω ἀπό τήν πόλη καί προκαλοῦσαν πλῆθος' ἀσθενειῶν.

Τό 1652 ή Φιλιππούπολη, σύμφωνα μέ τόν Τοῦρκο περιηγητή 'Εθλιά-τσελεπή, κατείχε τή δέκατη θέση από αποψη σπουδαιότητας καί πληθυσμοῦ τῶν πόλεων τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, ἐρχόταν **ὅμως δεύτερη μετά τήν Κωνσταντινούπολη σέ** όμορφιά. Διοικεῖτο ἀπό ναζίρη καί ὑπαγόταν στό σαντζάκιο τῆς Σόφιας, χωριζόταν δέ σέ 23 'Οθωμανικές καί 7 Χριστιανικές συνοικίες. Κύρια προϊόντα της ήταν τά μάλλινά της ὑφάσματα (σαγιάκια), τῶν ὁποίων γινόταν μεγάλη ἐξαγωγη, καί τό ρύζι πού παρῆγε σέ πολύ μεγάλες ποσότητες. ἐπίσης 880 έργαστήρια, γραμματοδιδασκαλεῖα καί ἱεροδιδασκαλεῖο καί πολλούς ξενῶνες, ὅπως ἐπίσης 53 τζαμιά, λουτρῶνες καί λιθόκτιστα οἰκοδομήματα, πρᾶγμα πού μαρτυρεῖ τόν πλοῦτο τῶν κατοίκων της.

'Αναφέρουμε ἐπίσης ἐδῶ συμπληρωματικά ὅτι στή Φιλιππούπολη ὑπῆρξαν πάμπολλοι Ελληνικοί 'Ορθόδοξοι Ναοί, μεταξύ τῶν ὁποίων ὁ ναός τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, ἐπί τοῦ Εὐμολπιάδος (Ταξίμ-τεπέ), πού ἦτα καί ὁ πρῶτος έλληνικός ναός πού κατελήφθη ἀπό τούς Βουλγάρους τό 1852, ἀπό δέ τοῦ 1872 (θουλγαρικό σχῖσμα) διατελεῖ μητροπολιτικός ναός Βουλγάρων, δέν εἶναι δέ γνωστό πρωτοκτίστηκε. Πάντως τό 1698, ξανακτίστηκε ἐκ βάθρων καί ζωγραφήθηκε μέ ἔξοδα καί τήν φροντίδα τοῦ ρήτορα 'Ανδρόνικου, τοῦ ὁποίου, ὅπως καί τῶν μελῶν τῆς οἰκογενείας του, οἱ εἰκόνες ἦταν ζωγραφισμένες πάνω στό νάρθηκα καί διατηροῦνταν ζωηρές μέχρι τήν κατεδάφισή του τό 1844. 'Από τόν Gerlach μνημονεύονται ἐπίσης ὁ ναός τοῦ 'Αγ. Δημητρίου στό λόφο τῶν σχοινοβατῶν, στόν ὁποῖον συνελειτουργούντο ἀπό τῆς ἱδρύσεώς του τό 1685 τό ρουσφέτιον τῶν ἀμπατζήδων καί τοῦ 'Αγίου Κωνσταντίνου (κτίστηκε ἀπό τόν Μ. Κωνσταντίνο,

#### Ο ΕΚΒΟΥΛΓΑΡΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΦΙΛΙΠΠΟΥΠΟΛΗΣ

Τό 1906 τό βουλγαρικό κράτος διέλυσε τήν Ελληνική Κοινότητα, κατέλυσε δέ καί τήν Ελληνική 'Ορθόδοξο Μητρόπολη τῆς Φιλιππουπόλεως, ὁ δέ Έλληνισμός τῆς πόλεως ἐξέλιπε πιά παντελῶς.

Σημειωτέον ἐπίσης ὅτι ἀπό τά μέσα τοῦ 17ου αἰῶνα ἄρχισε ὁ προσηλυτισμός στόν καθολικισμό τῶν βουλγαροκτόνων παυλικιανῶν τῆς πόλης.

Στίς ἀρχές τοῦ ΙΘ΄ αἰῶνα ὁ πληθυσμός τῆς Φιλιππούπολης ἀπετελεῖτο ἀπό Τούρκους (τά τρία πέμπτα) πού μιλοῦσαν τουρκικά, ἀπό Ἑλληνες (τό ἔνα πέμπτο) πού μιλοῦσαν Ἑλληνικά, τό δέ ὑπόλοιπο ἕνα πέμπτο ἀπό Ἑλληνικά, τό δέ ὑπόλοιπο ἔνα πέμπτο ἀπό Ἑλληνίζοντες Βουλγάρους, ἀπό Ἑβραίους (μιλοῦσαν τήν ἑβραϊκή), ἀπό Παυλικιανούς (μιλοῦσαν τήν βουλγαρική) καί ἀπό ᾿Αρμενίους, οἱ πιό πολλοί ἀπό τούς ὁποίους μιλοῦσαν τήν τουρκική, ἐλάχιοτοι δέ τήν ἀρμενική. Πάντως ὅλοι οἱ κάτοικοι τῆς πόλης κατ᾽ ἀνάγκη μιλοῦσαν καί τήν τουρκική.

'Από τά μέσα τοῦ ΙΕ΄ αἰῶνα, ἡ Φιλιππούπολη ἄρχισε νά ὀνομάζεται ἀπό τούς Σλάβους Plondin καί Plovdin, ἐπιθλήθηκε ὅμως τελικά ἡ ὀνομασία Plovdin, ή ὁποία ἐτυμολογεῖται ἀπό σύγχρονους Σλαύους γλωσσολόγους ὅτι προέρχεται ἀπό τή λέξη Πουλπουδέβα, μιά ovouagía πού Γότθος πρωτοχρησιμοποίησε ŏ 'Епіокопос Κρότωνος Jordanes στά μέσα τοῦ 6ου μ.Χ. αἰῶνα ὡς Θρακικής δήθεν προελεύσεως, άγνοῶντας ὅτι καί ἡ λέξη αὐτή ἀποτελεῖ μετονομασία τῆς Ελληνικῆς Φιλίππου-πόλη, γιατί τό πρῶτο μέρος τῆς θρακικῆς αὐτῆς λέξης, Πούλπου, σημαίνει Φιλίππου, τό δέ δεύτερο μέρος, δέμα ή δάβα, σημαίνει όχυρό καί συνοικισμό.

Έλληνική όρθόδοξη Κοινότητα Φιλιππουπόλεως ίδρύθηκε προφανῶς ἀπό τόν πρῶτο μετά τήν "Αλωση Μητροπολίτη της, τόν Διονύσιο τόν Πελοποννήσιο (1455-1468), ὁ ὁποῖος στή συνέχεια πατριάρχευσε δύο φορές (1468-1472, 1490-1492). Ο Διονύσιος, κάνοντας χρήση τῶν προνομίων πού είχαν δοθεῖ ἀπό τόν Μωάμεθ τόν Κατακτητή Οἰκουμενικό στό Πατριαρχείο, συσπείρωσε ύπό τήν πνευματική του δικαιοδοσία ἐναπομείναντες στήν Φιλιππούπολη όρθοδόξους, τούς δποίους όργάνωσε σέ "πολιτεία" (Κοινότητα) καί υπήγαγε στήν έξουσία τῆς Μητροπόλεώς του καί ὄσα κτήματα καί κτίρια δέν είχαν δημευθεῖ ἀπό τούς κατακτητές. Διόρισε δέ είδικό διοικητικό συμβούλιο ύπό τήν προεδρία του, ἀποτελούμενο ἀπό τούς προκρίτους τῆς πόλεως, μερικοί ἀπό τούς ὁποίους, μέ τόν καιρό, εἶχαν γίνει ζάμπλουτοι καί συνεπῶς μποροῦσαν ἄνετα νά ἐλέγξουν καί τόν ἴδιο τόν Μητροπολίτη. Οί διοριζόμενοι Σύμβουλοι είχαν θητεία διά βίου, αποθνήσκοντες δέ ή παραιτούμενοι, αντικαθίσταντο συνήθως ἀπό οἰκείους των. Πολλές, ἐπίσης, φορές,

όταν ἐπρόκειτο γιά οπουδαῖα ἐκκλησιαστικά ἤ ἐθνικά ζητήματα, ἀπό τόν 18ο αἰῶνα καί μετά προσκαλοῦνταν στίς συνεδριάσεις τοῦ Διοικητικοῦ αὐτοῦ Συμβουλίου καί οἱ πρωτομαϊστορες καί οἱ κυριώτεροι μαϊστορες τῶν συντεχνιῶν, οἱ ὁποῖοι καί συνυπέγραφαν μαζί μέ τούς ἄρχοντες τίς σχετικές ἀποφάσεις, δίπλα δέ ἀπό τίς ὑπογραφές τους ἔβαζαν κάποτε καί τίς σφραγίδες τῶν συντεχνιῶν τους.

Οἱ ἀποφάσεις πού λαμβάνονταν ἀπό τό Διοικητικό αὐτό Συμβούλιο καταχωρίζονταν, ἀπό τόν 17ο αἰῶνα, σε κώδικα τῆς Μητροπόλεως καί ὑπογράφονταν ἀπό ὅλους τούς παρισταμένους, τήν δε ἀπόφαση ἐπιβεβαίωνε με τήν ὑπογραφή του ὁ Μητροπολίτης "ἵνα ἔχη τό κῦρος καί τήν ἰσχύν ἐν παντί κριτηρίω δικαιοσύνης". 'Ο τίτλος τοῦ ἀρχιερέως ἦτο "ὁ πανιερώτατος καί θεοπρόβλητος μητροπολίτης τῆς ἁγιωτάτης μητροπόλεως Φιλιππουπόλεως, ὑπέρτιμος δε ἔξαρχος Θράκης Δραγοβιτίας.

'Αξίζει ἐδῶ ν' ἀναφέρουμε τή σπουδαιότητα πού ἀπέδιδαν οἱ, κακῶς χαρακτηριζόμενοι ἀπό μεταγενεστέρους ὡς "ἀγράμματοι", 'Ιεράρχες τῆς Τουρκοκρατίας στήν κράτηση ἀρχείων γύρω ἀπό τίς ποικίλες δραστηριότητες τῶν Μητροπόλεών τους. Τοῦτο ἐξάγεται, μεταξύ ἄλλων, καί ἀπό ἔνα κώδικα τῆς Μητροπόλεως Φιλιππουπόλεως τοῦ 1780, ὑπογραφόμενο ἀπό τόν τότε Μητροπολίτη της Κύριλλο, ὅπου διαβάζουμε:

"Ότι οὐκ ὀλίγον εἰς χρῆσιν τῶν ἀνθρώπων συμβάλλει τά γράμματα τοῖς πᾶσι δῆλον. Τούτου ένεκεν καί οἱ εὑρεταί τούτων τοιούτων ἐγκωμίων παρά πάντων ήξιώθησαν καί εἰκότως εἰ μή γάρ ταῦτα ἦν, οἵα ἀμάθειά τε καί ἄγνοια, ἀταξία τε καί σύγχυσις τῶ κόσμω οὐκ ἄν συνέθη. Διά τούτων πάντως τά ἄξια μνήμης ώς ἀεί ἀνεξάλειπτα διασώζειν. Ταῦτα τά ἀπόντα οἱονεί ὑπ' ὄψιν ἡμῶν άγουσι. Ταῦτα τοσαύτας ἰδέας πραγμάτων καί τοσούτους νόμους τοῖς ἀνθρώποις χαρίζεται· συνελών δέ, ταῦτα τά τό σκότος ὅλον τῆς ἀγνοίας καί πᾶσαν τήν ἀταξίαν διώκοντα καί ὅλον τό φῶς τῆς πολυπειρίας καί ἐπιστήμης καί πᾶσαν τήν εὐταξίαν τούτοις παρέχοντα. Ἐπειδή τοίνυν ἔθος μαλλον δέ αναγκαῖον τυγχάνει ἐν πάσαις ταῖς μητροπόλεσι ἐν κώδηκι τά ἄξια μνήμης καί τά ἀναγκαῖα ὄντα τῆ λήθη μή ἐμπεσεῖν συμβαίνοντα καταγράφεσθαι καί σημειοῦσθαι, ἵνα μή, ἐξίτηλα γινόμενα, ἀταξίαν τε καί ἄγνοιαν τοῖς πᾶσιν έμποιήσωσι, καταγραφόμενα δέ καί μνημονευόμενα πολλήν τήν ἀφέλειαν ἡμῖν χορηγήσουσι δεῖν γραφόμενα δέ καί μνημονευόμενα πολλήν τήν ώφέλειαν ήμιν χορηγήσουσι δείν έγνωμεν καί ήμας ἀπαραιτήτως τόν παρόντα κώδηκα κατασκευάσαι, όπως καί τά ἐν τῆ καθ' ἡμᾶς ἁγιωτάτη μητροπόλει τῆς Φιλιππουπόλεως συμβαίνοντα χρήσιμά τε καί άναγκαῖα καθαρῶς ἐν τούτω κατεγράφεσθαι οὐ μόνον πρός ἀϊδιον μνήμην τῶν μεθ' ἡμᾶς, ἀλλά καί πρός εὐταξίαν, καί οὐκ ὀλίγην ὡφέλειαν τῶν καθ' ήμας. Καί δή σύν Θεῷ ἀρχόμεθα αψπ΄ [=1780] κατά μῆνα Αὔγουστον".

Τό πιό πάνω ἔγγραφο, ὅμως, ἐκτός ἀπό τήν προμνημονευθεῖσα σπουδαιότητα πού ἀπέδιδαν οἱ

Μητροπολίτες στήν τήρηση κωδήκων ή ἀρχείων γύρω ἀπό τίς δραστηριότητές τους, ἐνέχει καί τοῦτο τό ἐνδιαφέρον γιά μᾶς σήμερον: "Οτι δηλαδή τονίζεται πολύ εὐκρινῶς ἡ ἀγάπη καί τό εἰλικρινές τους ἐνδιαφέρον γιά τήν καλλιέργεια τῶν έλληνικῶν γραμμάτων στίς ἐπαρχίες τους. 'Αναφορικά, μάλιστα, μέ τή Φιλιππουπόλεως, ἐκτός ἀπό τήν προαναφερθεῖσα μαρτυρία, σχετικά μέ τόν ρήτορα 'Ανδρόνικο, χάρη στή δωρεά τοῦ ὁποίου ἐπανοικοδομήθηκε ὁ ναός τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου στό λόφο Εύμολπιάδος τό 1698 (ὅταν δηλαδή Μητροπολίτης Φιλιππουπόλεως ήταν ὁ Νεόφυτος ὁ Μήλιος), κατέχουμε καί μιά άλλη σπουδαιότατη πληροφορία ἀπό κώδηκα τῆς Μητροπόλεως Φιλιππουπόλεως, ύπογραφόμενο ἀπό τόν τότε Μητροπολίτη τῆς πόλεως Θεόκλητο: Πρόκειται γιά τήν ὕπαρξη Έλληνικοῦ "φροντιστηρίου" στή Φιλιππούπολη, δπως ἐπίσης καί ἐμμίσθου δασκάλου. Τό ἔγγραφο αὐτό, ὅπως ἐπίσης καί τό προηγούμενο, εἶχαν ἀντιγραφεῖ ἀπό τόν Έπίσκοπο Παμφίλου Μελισσηνό, πρώην διάκονο στή Μητρόπολη Φιλιππουπόλεως, κατά παράκληση τοῦ Μανουήλ Γεδεών, ὁ ὁποῖος καί τά δημοσίευσε, μέ δικά του σχόλια. στήν "Έκκλησιαστική 'Αλήθεια" Κωνσταντινουπόλεως (Έτος ΛΔ΄, ἔτος 1913), ἀπό τήν δποία καί τά ἀναδημοσιεύσουμε ἐδῶ. Τό ἐν λόγω σπουδαιότατο ἔγγραφο ἔχει ὡς ἑξῆς:

"Προκαθημένης τῆς ἡμῶν ταπεινότητος καί συνεδριαζόντων των περί ήμας έντιμοτάτων κληρικών καί ἀρχόντων, παρασταθείς ὁ λογιώτατος διδάσκαλος κυρ Λεονταρῆς ζητῶν τό δίκαιον καί μισθόν αὐτοῦ, τοῦ φροντιστηρίου ἕνεκα, ἄτε μή όντος τοῦ μισθοῦ αὐτοῦ ἐναργοῦς, ὅπερ ἡμεῖς ἀκριβῶς στοχασθέντες, καί ἵνα μή ἡ τοιαύτη περίφημος πολιτεία ύστερηθῆ διδασκάλου, ἀποφαινόμεθα συνοδικῶς ὅπως ὁ λογιώτατος διδάσκαλος κυρ Λεονταρῆς λαμβάνη τό κατ' ἔτος διακόσια γρόσια τά όποῖα δίδειν ή ταπεινότης ήμῶν τεσσαράκοντα γρόσια δ ἐνδοξότατος λογοθέτης κυρίτζη Κωνσταντίνος γρόσια πεντήκοντα ό ἐντιμότατος ρήτωρ κυρίτζη Ανδρόνικος ἀσλανία πέντε Καστρίνσιος κυρίτζη Κωνσταντίνος ἀσλ. δέκα πέντε ὁ ἄρχων τῶν έκκλησιών κυρίτζη Μαυρουδής ἀσλ. πέντε ό κυρίτζη Κωνσταντίνος χατζη Νίκογλους ἀσλ. εἴκοσι ὁ στρατοπεδάρχης χατζῆ ᾿Αθανάσιος ἀσλλ. είκοσι ο κυρίτζη Μανουλάκης ἀσσλ. πέντε = ἄπερ απαραιτήτως τό κατ' έτος λαμβάνειν ή ταπεινότης ήμῶν παρ' αὐτῶν, καί ὁ διδάσκαλος παρ' αὐτῆς. "Όθεν διά τό βέβαιον ἐγράφη τό παρόν, βεβαιωθέν παρ' ἡμῶν, καί ὑποσχεθέν παρά τῶν προειρημένων, εἰς ἔνδειξιν καί ἀσφάλειαν, καί μένειν ἐν τῆ καθ' ήμᾶς μητροπόλει. αψλ' (=1730), Αὐγούστου η'.

 $^\circ \! O \theta \text{ev}$  καί κατεστρώθη ἐν τῷδε τῷ κώδηκι τῆς καθ' ἡμᾶς μητροπόλεως".

Παρεκβατικά σημειώνουμε έδῶ ὅτι, ἐνῶ ὁ Γεδεών ἀναφέρει στά προμνημονευθέντα δημοσιεύματά του γιά τή Μητρόπολη Φιλιππουπόλεως ὡς Μητροπολίτη τῆς πόλεως τήν περίοδο 1716 μέχρι

τουλάχιστον τόν Φεβρουάριο τοῦ 1720 τόν Θεόκλητο, δ κατάλογος Μητροπολιτῶν στό περί Φιλιππουπόλεως ἄρθρο τῆς Μεγάλης Ἑλληνικῆς Ἐγκυκλοπαιδείας, σ. 956, στήλη γ΄, ὄχι μόνο δέν ἀναφέρει κανένα Μητροπολίτη Θεόκλητο, ἀλλά στήν περίοδο 1711-1725 ἀναγράφει ὡς Μητροπολίτης Φιλιππουπόλεως τόν Καλλίνικο, "διαπρεπῆ ἐπί παιδεία καί ἀρετῆ", ἤ, ὅπως χαρακτηριστικά γράφει ὁ Γεδεών, "ὁ ἡμερόβιος - ὁ εὐδαιμονέστερος - οἰκουμενικός πατριάρχης, ὁ τῆ 19 Νοεμβρίου 1726 ἐκλεγείς καί ἄμα θανών".

Ο ίδιος, ἐπίσης, προσθέτει καί τά ἑξῆς ἀναφορικά μέ τήν ἔφεση πρός τά γράμματα τῶν προκρίτων τῆς Φιλιππουπόλεως: "ἐν μέσω κακοδαιμονίας τοιαύτης καί μετά τήν λείψιν εἰσοδημάτων τῶν ἱερῶν ίδρυμάτων τῶν ἐν ταῖς ἡμετέραις ἐπαρχίαις, εὐφρόσυνον ἐντύπωσιν προξενεῖ ἡ φροντίς τῶν προυχόντων τοῦ γένους ὑπέρ τῆς ἐκπαιδεύσεως, ἥν διατρανεῖ καί τό [ὡς ἄνω] κοινόν γράμμα τῶν ἐν Φιλιπποπόλει λογάδων". Καί προσθέτει: "Τόν πρός τήν παιδείαν ἔρωτα παρά τοῖς ἕλλησι τῆς μεγάλης ταύτης θρακικής πόλεως ὑπέθαλψαν βεθαίως εὐπαίδευτοι μητροπολῖται ή φιλόμουσοι, ὧν ἐξέχων άναφέρεται Νεόφυτός τις έπαίνων πολλών άξιούμενος παρά Ζαβίρα [Ελληνικόν Θέατρον σελ. 475. Κ.Ν. Σάθα "Νεοελλ. Φιλολογίας" σελ. 465, μεταγράφοντος τόν Ζαβίραν, μεταγράφοντα τόν Βεντότην καί τόν Έλλάδιον. Προσθήκη Έκκλησ. 'Ιστορίας Μελετίου 'Αθηνῶν. (Τόμον Δ΄) σελ. 143], ώς ιεροκήρυξ και τῆς έλληνικῆς, ιταλικῆς και λατινικής είδήμων, ως έκτιμηθείς υπό Λουδοβίκου ΙΔ΄ τῆς Γαλλίας, προσωπικῶς αὐτόν γνωρίσαντος, κατά τήν ἀνά πᾶσαν σχεδόν τήν Εὐρώπην περιοδείαν αὐτοῦ (βεβαίως χάριν ἐλεημοσύνης), ὡς ὑπό πολλῶν άλλοεθνῶν τιμηθείς. Ήν ἴσως αὐτός ὁ πρό τοῦ Καλλινίκου Νεόφυτος, ἐκτός ἄν ἀποδεξώμεθα Νεόφυτον έτερον τό τοῦ προτέρου Νεοφύτου ποιμενικόν ἔργον διαδεξάμενον". [Μανουήλ Γεδεών, "Μητροπολιτών Φιλιππουπόλεως Σημειώματα", Έκκλησιαστική 'Αλήθεια Κωνσταντινουπόλεως, Έτος ΛΔ'(1913), σ. 387].

Βλέπουμε, λοιπόν, ὅπως πολύ ἐπιτυχημένα γράφει καί ὁ ᾿Αποστολίδης στό ἐκτεταμένο ἄρθρο του γιά τή Φιλιππούπολη στή Μεγάλη Έλληνική Έγκυκλοπαίδεια, ὅτι: Κατά τούς ζοφερούς χρόνους τῆς Τουρκοκρατίας οἱ Φιλιππουπολῖτες "δέν ἦσαν ἄμοιροι παιδείας ἐδιδάσκοντο τά ἑλληνικά καί ἐκκλησιαστικά προκαταρκτικά γράμματα, ὡς καί άλλαχοῦ τῆς ἑλληνικῆς πατρίδος, ἐν τοῖς νάρθηξι τῶν ἐκκλησιῶν ἤ ἐν αὐταῖς ὑπό τό φῶς τῆς κανδήλας ὑπό τῶν ἱερέων καί τῶν ἱεροψαλτῶν, ἀνώτερα δέ μαθήματα κατ' οἶκον ὑπό λογίων ἐπαγγελλομένων τόν διδάσκαλον. Επί Νεοφύτου διδάσκαλοι μητροπολίτου σοφοῦ μνημονεύονται ὁ Σπαντωνάκης καί ὁ ρήτωρ 'Ανδρόνικος, κατά δέ τά ἔτη 1726-1738 δ Λεονταράκης 'Αρτηνός. Τό πρῶτον σχολικόν κοινοτικόν κτίριον ηγέρθη τό 1780".

(ἕπεται ἡ συνέχεια)

# PATRIARCHAL MESSAGE

On the occasion of the Feast of the Nativity of Christ

Protocol Number: 1033

Grace, mercy and peace from the Saviour Christ Who is born in Bethlehem

Christ is on earth, be exalted!

Brethren and beloved children in the Lord, this exhortation from St. Gregory the Theologian, proclaimed sixteen centuries ago, remains timely to this day. And it will always remain timely, so long as life on this planet earth continues. Since all of this monodimensional material life, the exclusively worldly life of humanity, is not fitting for our true natures as images of God.

Humanity usually looks downward and is attached to earthly and corruptible things, as if its entire existence is exhausted in these things, and as if the world beyond this material creation is non-existent. This is why the exhortation to "be exalted" is always timely in as much as it comprises an emphatic reminder of the superiority of humanity by comparison with earthly things. However, this exhortation is not of itself sufficient to move humanity, nor can it properly justify why humanity should be raised above and transcend tangible realities, rising to an apparently uncertain search for some spiritual source of satisfaction and joy.

The only reason which properly justifies this elevation of humanity above everything earthly and corruptible is the fact that "Christ is on earth', which is the first part of the exshortation as well as its explanation. Therefore, St. Gregory the Theologian cries out, be exalted, fellow human beings, because Christ has descended to earth.

Christ is not only human; He is not one of many human beings. He is fully human, but at the same time also the incarnate Son and Word of God. He became flesh, assuming the form of a servant in order to raise us mere human beings beside His heavenly Father, in order to deify us. Therefore, it is necessary, on the occasion of His human Birth, for us to turn our attention upwards, to lift up our mind and heart to the highest, in order to see from whence He descended and to where He invites us to ascend.

He invites us to ascend to the beautiful and incorruptible world of divine love, the which never fails. He invites us to ascend to the beautiful and incorruptible world of the peace that transcends all understanding, which God grants to those who love HI. He invites us to ascend to the heavenly kingdom of the eternal and blessed life, prepared for all those who desire to love the Lord. It is only in this supreme spiritual space that all the deepest desires of human beings are satisfied for a genuine communion in love with the most desired and beloved person, our Lord Jesus Christ, Who is seated at the right hand of the Father, the beauty of Whose person is ineffable and the vision of Whom fills our heart with every joy, life, knowledge, perfection, and unsurpassed blessedness.

Christ, then, is on earth, brethren and children, in order that we may be exalted to the heavenly way of existence and life, which is none other than Christ's own existence and life, namely love and sacrifice for those who are loved.

We shall not be alienated from this existence and life so long as we are in this present world and life, which God in His love and wisdom has established as our dwelling-place. On the other hand, we shall be alienated from the captivity and submission to a materialistic and earthly life that is without prospect, which knows only hopeless death

as its sole end.

Christ is on earth. Therefore, brethren, be exalted to the way of life that is Christ's. From love, He healed the sick, fed the hungry, relieved the burdened, forgave the sinful, and overlooked nothing necessary to teach us the way of this new life, to render us a new leaven, a new ferment, new wine-skins, full of new spiritual wine. For this, the new humanity in Christ is appointed, one that dwells on earth and lives in heaven. This new humanity in Christ has its feet firmly planted upon this earth, by its hands continually working good things in this world. Yet with its mind and heart, the new humanity is always raised upward, to the heavenly and the high, towards love for God and human beings, towards the practice of good deeds, of peace, of reconciliation, of hope, and of life.

Having these things in mind, the Holy Mother and Great Church of Christ, with its mind and heart continually turned heavenward, does not fail to practice good deeds on earth through its faithful members and to call these "to show leadership in good deeds for all necessary things". Evidence of this are three significant conferences which the Mother Church organised and realised in Constantinople this year, it being the 2000th anniversary of the Birth of Christ in the flesh. These were: the Congress of Orthodox Youth, which met in June and had as its central theme: 'The Youth in the Church of the Third Millennium"; the International Scientific Conference which met a little later and which had as its central theme: "The Creation of the World and the Creation of Humanity: Challenges and Anxieties in the Year 2000"; and the Great Clergy-Laity Congress which met in the same City one month ago, with representatives from the Eparchies and Parishes of the Oecumenical Patriarchate throughout the world, having as its central theme: "The Parish as the Cell of Church Life: Experienced Reality, Contemporary Perspectives, and Challenges". Through these and other activities, such as the concern for the natural environment as well as for peaceful resolution of the differences among peoples, nations, and Churches, the concern to find ssolutions which cease tensions among people, the concern to proclaim throughout the world the message of Christ's presence in it, the ministry of the monastics and laity who strive for holiness, and the general invitation and contribution for a genuine experience of life in Christ, there is ample evidence of the fact that "Christ is on earth" in order for us to be raised to the heavens. And there is ample evidence that the One, Holy, Catholic and Apostolic Church embraces in its entirety this earthly life as a preparation of the heavenly one, calling us to live on this earth in a way that raises us to the heavens. Furthermore, the presence today of our beloved brother Primates and representatives of the most holy Orthodox Churches throughout the world in this Sacred Church of the First-Throne Church of Constantinople bears witness to the fact that all of these constitute and comprise the One, Holy, Catholic and Apostolic Orthodox Church which is united in Christ and in the Holy Spirit, despite any divisions in administration.

Christ is on earth. Therefore, brethren and beloved children in the Lord, exalt your life in a fitting manner for our Great Visitor.

May His grace and rich mercy be with you all. Amen.

At the Phanar, on the Nativity of our Lord 2000.

VARTHOLOMAEOS
Patriarch of Constantinople
fervent supplicant to God for you all.

#### **ENCYCLICALS**

by His Eminence Archbishop Gregorios of Thyateira and Great Britain

ON THE OCCASION OF THE WORLD-SAVING FEAST OF THE BIRTH OF CHRIST.

Dearly beloved brethren,

From His fullness we have all received, grace upon grace. The law indeed was given through Moses; grace and truth came through Jesus Christ." [John 1:16-17].

Christmas has arrived once again and the church bells will ring out joyfully and bearing hope to invite Christians to common prayer and sacred praise of the Triune God. It is now two thousand years since the time when the angelic message of "Glory to God in the highest heaven, and on earth peace, goodwill among men" [Luke 2:14] was heard in Bethlehem of Judea; and this message of joy and hope continues uninterrupted to this very day and hour. The ensign of belief in the Nativity of Christ has never been lowered. It is with awe that mankind daily experiences the mystery that 'to you is born a Saviour, Who is Christ the Lord" [Luke 2:11]. This mystery of the Incarnation of Christ, both God and Man, remains the joy and the unique hope of the entire world. For its part, the Church is honoured thereby but patiently lives its life bearing the weight of this sacred heritage "to the Son begotten of the Father without change before the ages, and in these last times without seed made flesh from a Virgin". Thus, led by the Church of Christ throughout the world, all mankind celebrates with brilliance the close of the Second Millennium following the Birth of Christ the Saviour and His entry into world history in the shape and form of man. Indeed, in these days in particular it reflects on the Divine Beneficence and is initiated into the mysteries through the thought and sight of the "strange and wonderful mystery" which changed the course of human history and ensures a new, better, more just and more hallowed world, a society which is more humane, more peaceful and more benevolent.

Through this prism, our Mother Church, the Oecumenical Patriarchate, last month organised for the first time a Greater Clergy-Laity Assembly in Constantinople to celebrate, but more importantly to study, the life of our Church, which is dispersed throughout the world. Its concern was and is the institution of the Community, the Parish, in the hallowed dwelling-place of which is preserved the deposit of our sacred and unsullied faith in the Incarnate Christ, both God and Man. The thought and concern of us all is and will remain the better organisation of the local Community and the gathering under its wings of all its children, since only thus will the truth be confirmed that all should become participants and partakers of the Grace of God and sentient members of the Church, which is the mystical and theanthropic Body of the Incarnate Christ.

In closing this joyful encyclical letter of greetings, I would wish to remind you all - clergy and laity, men and women, young and old, those in authority and those under them - who make up the whole Christian body of the Biblical Eparchy of Thyateira belonging to the Oecumenical Patriarchate of Constantinople that it is enjoined upon us to increase our prayers of gratitude to the Triune God for the benevolence and abundance of the Divine Grace and sanctification, bountifully bestowed on us all and on the whole world. Request and sustained prayer be to Him "Who was born in a cave" not to abandon us nor to alienate us from His grace but to overshadow us with His love so as to remain faithful and radiant heralds and steadfast witnesses of the Message of Christmas, which is the faith, hope and love which He has granted us through His Incarnation and presence in the world. Thus we shall become partakers of the Divine Nature and will receive the sanctification and Divine Grace to become members of the Heavenly Kingdom. To Him belong glory and majesty to the ages. Amen.

Christmas 2000.

EXPRESSION OF THANKS AT THE CLOSE OF THE MILLENNIUM CELEBRATION OF THE SACRED ARCHDIOCESE AT THE HELLENIC CENTRE ON WEDNESDAY, 13TH DECEMBER 2000.

This evening, we bring to a close the series of lectures that has been delivered over the past six weeks; and, in a few days' time, this magnificent display of icons will itself be brought to a close. I feel that it is deeply significant that this exhibition marking the final days of the Second Millennium has been made up of icons from 'The Holy Island' of Cyprus with which this land, referred to as 'The Land of Saints' during the First Millennium, has been closely linked having as its Apostle a Cypriot, St. Aristobulus, brother of St. Barnabas.

I therefore feel that this evening it is appropriate to express my thanks on behalf of the Archdiocese of Thyateira and Great Britain (under whose auspices this exhibition and these lectures have been held) to all those who have contributed to the exhibition's realisation - and they are many.

In the first place, I should like to express my sincere thanks and gratitude to the Archbishop of Cyprus and to all the Metropolitans, abbots and individual local churches who have allowed us to bring these icons to this great city of London.

Secondly, I should like to thank all those who have worked so hard to ensure that the plans for the exhibition reached fruition and who have contributed to producing the books, leaflets and other material relating to it; and, together with them, the Director and Staff of the Hellenic Centre, whose wholehearted and dedicated efforts have guaranteed the success of this exhibition.

In addition, I should like to thank all those who have consented to address us during the last six weeks. They have thrown new light on the importance and significance of Icons both for civilisation and for the identity of the Divine.

Furthermore, we must not forget all those who have visited the exhibition and I am confident that they have all gained an insight into the spirituality of icons and, as a sacred deposit, have taken this insight away with them and will thereby progress in faith and devotion.

Last, but certainly not least, I wish to thank both the Foundation set up by Anastasios Leventis (of blessed memory) and which bears his name and the family of Constantinos Leventis for their generous contribution and wholehearted involvement in the plans for and the realisation of this exhibition. Without this, there would have been no exhibition and no celebration of the spirituality of Christian Iconography. In particular, I would wish to make especial mention of Mrs. Edmee Leventis and her daughter, Louisa, and to thank them for their dedication and for all the hard work that they have put into the preparation and the realisation of the exhibition.

I thank everyone from the bottom of my heart and pray that God Almighty -Father, Son and Holy Spirit - through the intercession of the All-Holy Mother of God, to whom we as Cypriots given especial veneration under her title of Panaghia Kykkotissa, and all the Saints who have shone forth on 'The Holy Island of Cyprus' will bless them and grant them Joy and Happiness this Christmastide and Peace and Progress throughout the forthcoming New Year, the first of the Third Millennium.

May God bless you all and all those dear to you.

### **CLERGY-LAITY CONFERENCE IN CONSTANTINOPLE**

27/11 - 1/12/2000

"The Parish, cell of the Church's life: Living reality, contemporary orientations and challenges"

#### CONCLUSIONS

"Holy Father, keep them in your name, which you have given me, that they may be one, even as we are one" (John 17:11).

- 1. The Great and Holy Church of Christ, the Ecumenical Patriarchate of Constantinople, from November 27 to December 1, 2000, convened a Clergy-Laity Conference in the Queen of cities, with the topic: "The Parish, cell of the Church's life: Living reality, contemporary orientations and challenges." This Conference was organised within the framework of festive events prepared to celebrate the 2000th anniversary of the birth of Christ the Saviour.
- 2. During the sessions of the Conference the more than seven hundred participants Bishops, Presbyters, Deacons, Monks, Nuns, and Laypersons the Eparchies of the Ecumenical Throne throughout the *Oikoumene* discussed extensively contemporary issues and problems related to the parish, in a spirit of mutual understanding.
- 3. The Conference members realised the growing institutional crisis as well as the subversive destructive influences of secularisation on the coherence of the fullness of the flock. For this reason, they paid close attention to the fundamental framework of this cohesion, the parish. This concern primarily aims at the reexamination of the existing parish practice having as its further goal the improvement and upgrading of the relations among parishioners. Far from any thought of imitating opinions and systems, alien to Orthodox tradition and patrimony, the Conference discussed improving ideas and suggestions to strengthen and develop the efficacy of the institution and work of the parish.
- 4. The Conference speakers, by virtue of their detailed papers, presented the theological basis of the parish, the ideal prototype of which, related to its perfect organization and functioning is expressed by the Church itself as the Body of Christ. This reference focuses on the eucharistic unity of the one community under the one Bishop or the presbyters, who by the Bishop's command initiate the faithful into the divine mysteries, "as the model of Christ." Moreover, the notion of locality serves the sanctifying, pastoral, and administrative diakonia (ministry/service). To this diakonia the experience of the rich work of the parish is offered, along with its alternative applications by the Churches in various places, which strive to support spiritually, assist socially, and primarily sanctify the faithful.
- This diversity can be used as a purveyor of ideas for the selective application, relative to the particular conditions of the life and functioning of each parish. More specific guidelines to this end were indicated by His All Holiness, our Ecumenical Patriarch Vartholomaeos as follows: a) the attraction of the more fervent believers without neglecting those less devout; b) the avoidance of imitating foreign prototypes and the persistence in the tradition with regard to liturgy, and adaptation to the needs with regard to interpersonal relations; c) the care for the Orthodox of foreign backgrounds with an increased attempt to reverse the growing number of mixed marriages; and d) the special care for the cultivation and strengthening of the spiritual life. The Parish as a worshipping, eucharistic, and eschatological community is not indifferent towards the world or the problems of the present life, but is interested in orienting its members, by the grace of the Holy Spirit, toward the uncreated reality of eternity.
- 6. Likewise, the elucidation of the meanings of "parish" and "community" was considered to be significant, in light of the particularities mainly of the meaning of "community", which, in spite of its biblical origin has acquired inauspicious connotations in certain contexts.

- Beyond the exclusion of certain meanings of "community", within ecclesiological and sociological boundaries, it presupposes the existence of the parish and in the Orthodox tradition is expressed as nearly identical to it. The gathering at Pentecost represents the community that can simultaneously be considered as the first "Apostolic Parish" of the newly-formed Church. This proximity of meaning today establishes the parish as an institution, which is called to play an ever-increasing role in the contemporary articulation of Orthodoxy. The new social horizons of modern-day, inhumane cities, even the hitherto virgin countryside, can become humane once again, if the contemporary parish seeks new models of parish life and activity within the current post-industrial and multicultural horizon.
- 7. Certainly, the spiritual state of contemporary societies does not allow excessive optimism, given the crisis of values and the negative moral devolution of the whole of humanity. The many global problems that are either difficult or impossible to solve as well as grieve and press upon the human person, create fears about the future of societies and test the limits of our emotional endurance and our faith itself. It is precisely here that the parish gains its place as "the Church in a particular locality." The parish's church building becomes the central point of reference, the refuge and the hope of encounter with the shepherd and the brethren. Herein the mystery of divine epiphany and simultaneously the communion of persons are initiated. This means that the parish has God as its centre and has as its outlook the service and the sanctification of humanity. It serves and sanctifies the human person with baptism, the Divine Eucharist, the sacrament of matrimony, and with all the other sacraments and other rites, and also escorts him in the end, at his exit from the present world. The parish does not forget his memory and invokes his supplications on his behalf, when the grace of God sanctifies the life, faith and work of the departed person chosen by God and it numbers him among God's saints.
- This sacramental existence and eschatological dimension of the parish is immediately connected with the prosopon (person) and the spiritual quality of the priest, who also presides over the assembly, always in the name of the local bishop. The priest is a liturgical servant of Jesus Christ, while the parish is the incarnation of the Church, the basic eucharistic cell without which the Church cannot exist. This relationship contains within it both privilege and responsibilities. The notion of privilege should be sought out in the gift of priesthood, whereas the responsibilities are to be found in the constant care through diakonia and the sanctification, of his parishioners. On this point, the celebration of the Divine Eucharist and holy services, which give rise to the liturgical and interpersonal communion between the priest and the faithful, have a primary place. These opportunities are used by the priest to teach and for the service of the divine word. In a parallel fashion, he is obligeds, as the good shepherd, to be vigilant to the problems of his parishioners, to direct them in the spiritual life, and to care for his entire flock in a spirit of sacrifice and selfless love. The priest is a minister of the activity of divine Grace, and for this reason he cannot be employed as a "stipendiary." This clarification is necessary to underscore the multitude of virtues and spiritual particularities that must adorn him. The flock that he shepherds is not authoritatively his. It was entrusted to him by the Lord (cf. John 21:16).
- 9. In the work of the parish the entire parish should participate. Lay persons, men and women, although ecclesiologically and pastorally they make up the flock, in the activity of the Church and as members of its living body, they, nonetheless, participate by virtue of their own gifts in the *diakonia* of the entire body. Particularly the presence of women in the activity of the Church on the parish level is an indubitable fact that can be interpreted according to the presuppositions of Orthodox theology and

the Orthodox everywhere, irrespective of our mother tongues, race, and place of residence, know the one truth of the faith. At this point, catechesis within the parish is transfigured into a work of interior mission to all the parishioners -- children, young people, adults, the elderly, persons with disabilities, and particularly those marginalised in sour societal concern. To this end, catechesis seeks to inform and protect the faithful from heresies and anti-Christian ideologies. Concurrently, the parish becomes the centre of outward evangelism, when it accepts to transmit the Gospel of salvation to those far off. The parish is the place of Orthodox witness in the dialogue of love, reconciliation, and truth with our heterodox brethren. The catechiser, whether a priest or lay person. man or woman, assumes a central role in the process of evangelism, of Christian discipline and education, the moral formation of character, and principally the approaching of the parishioners to the Lord: "I am the Way, the Truth, and the Life. No one comes to the Father except through Me." (John 14:6). The work of catechesis, which begins in the family, "the church at home", consequently, is a work of responsibility and love; and presupposes faith, patience, diligent contribution, sacramental life, but also knowledge and a multifaceted and multidimensional preparation, since this leads the catechumens to the mystery of God.

The parish tries to infuse this mystery into the young people, in other ways, as well. It is an outward movement towards encountering the tomorrow of history, the continuation of the Church, the extension of the Kingdom of God, in the more dynamic hope of our tired world, as in the case of our Orthodox youth. This encounter is also their own request. Young people today look to the Church with particular trust. They are looking for solutions to the impasses of a mechanised, technical culture. They want to surpass the different tendencies towards dehumanisation. Furthermore, they are seeking answers to the arrogance of power and the disdain of various scientifc achievements. From out of their existential questionings, they reveal their intense metaphysical sensitivity and show a surprising receptivity towards the Word of God. However, they also formulate their requests. They want, for example, the spiritual leaders of the Church to be unfeigned, pure, true prototypes in ethos, conduct, and lifestyle. And, at this point, the movement of their reception by the whole parish must have the criteria of love and respect of their liberty parallel towards the dynamic attempt to correspond to their authentic requests and their youthful, reasonable preferences. The parish centres with libraries, with their technological substructures, with cultural initiatives, with athletic installations, and many other similar things form useful entryways "into the eucharistic encounter and participation in the Eucharistic Table." Our young people are the future of the Church. For this reason, it must not be seen as an exaggeration that one of the principle areas of activity in the parish is the concern with young people.

14. All these above-mentioned thoughts were expressed as observations, orientations, and problematics during the course of the discussions of the Greater Clergy-Laity Conference, which together with other things, gave many valuable opportunities for personal communication between the participants. The continuous presence of His All-Holiness during the sessions demonstrated the shepherd's proximity to his flock, in a dialogue of love and responsibility, and contributed to the living experience of the unity of the Pleroma of the Church. For this reason, we thank His All-Holiness Ecumenical Patriarch Vartholomeaos and the Holy and Sacred Synod for convening this Conference and for its successful completion.

15. We glorify God in Holy Trinity for this historic congress and for the thoughts, discussions, and experiences which it provoked. As each one of us departs to his own country, we hold to heart, as a valuable exhortation, the words of St. Ignatius the God-bearer, "And therefore you must as a chosen people and a holy nation perform everything in concord in Christ." (The Letter to the Philadelphians 4, PG 5, 824).

soteriology. The beginning of our thoughts on this issue is the person of the All-holy Theotokos, through whom the chapter of divine economy was opened and by whom the gap caused by disobedience and the fall was bridged. Within the new reality, woman becomes a witness to the divinity of Jesus and a preacher of the message of the Resurrection. Ever since then she has served in catechesis teaching, missionary activity, monasticism, philanthropy, and social work, hymnography and hymnology, iconography and beautification of the church, and as a wife of a priest and as a nun she cooperates with the priest in the pastoral assistance and even in the spiritual guidance of the faithful. The revival of the ancient office of deaconess, which has of late been expressed as a wish, is able to contribute even more in the furthering of the activity of the parish. On this issue, the Ecumenical Patriarchate convened an inter-Orthodox Conference (Rhodes, 1988) at which the role and the type of this ecclesiastical diakonia was clarified. This request is in no way connected with the novel discussion concerning the "priesthood" of women, as it is postulated by other Christian churches and confessions, concerning which the teaching and position of the Orthodox Church are known. 10. More particular problems that are related to broader lay participation, being different in each geographical territory and ethnic church, are evaluated with particular attention within the limits of the administrative responsibilities of each eparchy. In empirically approaching the relative vastness of opportunities for lay participation, such as, the administrative councils, the finances, the organisations, and philanthropy, has at times placed the institutional character of the councils before the spiritual character, which is relegated to second place. The situations, in which the choice of people was based upon spiritual qualities, ecclesiatical ethos, and mainly the heightened sense of responsibility with regard to the parish are prototypes of tested suggestions; and also hopeful compasses of reorientation. The forms of ecclesiastical councils known as "parish" and "community councils" cannot be autonomous and exist severed from one another, since, according to the initial ascertainment, the authentic expression of the parish must coincide with the true communion among the faithful in the Church.

11. In the Eparchies of the Throne throughout the Oikoumene, the witness of Orthodoxy is an extension of the work of the parish, where the homogeneia encounters the countries which receives it. Certainly the varying conditions influence the existence and the life of the parishes, in a different way. In spite of this, the ongoing problems are referred to in the crisis of language, in mixed marriages, in the crisis of the calling to the priesthood, and in the difficulties the younger generation has in communicating with the ecclesiastical language. In these circumstances, the local dioceses assume analogous initiatives such as translations of liturgical texts, bilingual divine liturgies, or -- for a correct pastoral support in cases of mixed marriages -- the suitable preparation of young people. For staffing the parishes with priests, an attempt has recently been made to strengthen and encourage the priestly vocation in the young people of the second, third and even further generations. The local Archpastors continue to establish theological schools, ecclesiastical seminaries, holy monasteries, and other beneficial foundations and at the same time, through timely educational and festal events, strengthen in diverse ways, the local conscience always in reference to the centre of Orthodoxy -- the Ecumenical Patriarchate.

12. In this direction, catechetical work and education have central significance. Primarily, catechesis is a ministry of the Church and its ideal contribution is encompassed within the framework of the parish. Catechesis uses language. The knowledge of the Greek language is a bridge to approach the fruits of the Holy Scriptures and the Greek Orthodox Tradition, essentially in the different expressions of the one Orthodoxy. The great privilege of having the Sacred Texts written in Greek as well as the treasury of the Patristic Tradition makes this language an instrument of communication by which we,

# **ECCLESIASTICAL NEWS AND CHRONICLE**

# **ECUMENICAL PATRIARCHATE**

Archdiocese of Thyateira and Great Britain

His Eminence the Archbishop was represented at a concert of music by Sir John Tavener held at the Royal Festival Hall in London on Wednesday, 4th October. The programme consisted of "A New Beginning" (an Acclamation for the Millennium 2000 AD, originally performed in the Greenwich 'Dome' on the evening of 31st December 1999), "Agrapha" (a setting of an Eglish translation - by Philip Sherrard - of Angelos Sikelianos' poem, beautifully sung by the soprano, Patricia Rozario), and the amazingly descriptive and deeply moving "Fall and Resurrection" (first performed on 4th January 2000).

Last year, following the Athens earthquake, Yiannis Ross (then twelve-years-old), who attends the church of the Three Hierarchs in Leeds, raised £170 through raffling his toy duck in aid of the victims. According to an illustrated article published in the Yorkshire Evening Post, he got the idea after the then priest (Archimandrite Sophronios Papadopoulos), appealed to the pupils of the Saturday School to contribute to the Archdiocesan Appeal. As the Yorkshire Post commented, his "generous charitable gesture .... offers a useful corrective to those who write off our youngsters as selfish and self-centred. Well done, Yiannis". This year, he has raised almost £100 towards the rebuilding of the church of St. Gregory the Theologian in Nigeria (which the Archdiocese has adopted as its Millennium Project) through selling his unwanted toys.

### PATRIARCHATE OF JERUSALEM

His Beatitude Patriarch Diodoros of Jerusalem passed away on the evening of Tuesday, 19th December. Born on the Island of Chios in 1923, Damianos Karivalis moved to the Holy Land in 1938, being tonsured as a monk there in 1944. He was ordained to the diaconate a few months later and was ordained priest in 1947. He was consecrated Archbishop of Hierapolis in 1962, shortly afterwards being appointed Patriarchal representative in Amman, where he served the mostly Arabic-

speaking Orthodox Communities situated east of the River Jordan and was responsible for the construction of numerous churches and schools. He was elected as patriarch in 1981 and it was during his patriarchate that the work of restoring the church of the Resurrection was resumed, with the results that are evident to all pilgrims to the Holy Land. He visited London in 1995 to participate in the Service of Marriage of Crown-Prince Pavlos of the Hellenes and Miss Marie-Chantal Miller.

#### **CHURCH OF GREECE**

Two new assistant bishops have been appointed for the Archdiocese of Athens in the persons of Ioannis Sakellariou and Athanasios Hatzopoulos. The first has been named as Bishop of Thermopylae and the second as Bishop of Achaia. Bishop Ioannis, the director of the Pan-Orthodox Centre of the Church of Greece, was consecrated 14th October. Bishop Athanasios, who has a doctorate from Oxford University and who will represent the Church of Greece in Brussels, was consecrated on 15th October. Metropolitan Synesios of Cassandreia passed away on 10th November. Born in 1912, he had been Metropolitan of Cassandreia in northern Greece since 1960.

Archimandrite Ioannis Alexiou, one of the foremost priests of the Church of Greece, passed away on 17th October. Born in 1922, he was ordained to the diaconate in 1950 and to the priesthood four years later. A member of the Zoe Brotherhood, he was the author of almost 50 books (mostly with an historical content) and many of his other writings appeared in magazines and periodicals. In addition, he was much in demand for his spiritual advice and counselling, especially with young people. Following a visit to this country, the late Archbishop Athenagoras entrusted his with the preparation of at least one of the Archdiocese's candidates for ordination. His funeral, in the church of the Transfiguration of the Saviour in Aghia Paraskevi, was presided over by Archbishop Christodoulos of Athens assisted by Metropolitans Seraphim of Stagae & the Meteora and Callinicos of the Piraeus.

Deacon Meliton Oakes

# ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

#### ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ

1. Έλαβε μέρος σέ δημοσιογραφική διάσκεψη στό Έλληνικό Κέντρο Λονδίνου ἀναφορικά μέ τήν Έκθεση Ἱερῶν Εἰκόνων πού όργανώθηκε ἀπό τήν 'Αρχιεπισκοπή σέ συνεργασία μέ τό Ίδρυμα 'Αναστασίου Λεβέντη. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ή Δέσποινα Εὐθυμιάδη καί ὁ π. Κωνσταντίνος Καραϊσκάκης.

3. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Νεκτάριος Πετρόπουλος, Ανδρέας Μικκίδης καί ὁ Ἐπίσκοπος Αγκάλεος τοῦ Κοπτικοῦ Έκκλησιαστικοῦ Κέντρου Stevenage. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ διάλεξη τοῦ Δρος Jad Ishace μέ θέμα "Γαιοπολιτική τῆς

Συγκρούσεως Παλαιστινίων καί Ίσραηλινῶν".

4. Προέστη τῆς νεκρωσίμου 'Ακολουθίας γιά τή Νάντια Hawa στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου Γεωργίου Kingston. 'Αργότερα παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν 'Αρχιεπισκοπή μετά τοῦ, ζεύγους Σ. Σοφοκλέους καί τῆς Μαρίνας Καλογήρου. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά τό ζεῦγος Ν. Πούλιου καί οἱ Κωνσταντία Παύλου καί Νίτσα Ζαννέτου.

5. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ἱερό Ναό τῶν Ἡγίων Κυρίλλου καί Μεθοδίου, Mansfield, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεύμα στήν οἰκία τοῦ ἱερέα τῆς Κοινότητος π. Φωκᾶ Χατζηλοϊζῆ. Έπιστρέφοντας στό Λονδίνο τόν ἐπισκέφθηκε ἡ Οὐρανία McRae. 6. Τόν ἐπεσκέφθηκαν μέλη τῆς Ἐπιτροπῆς Κατασκηνώσεων Νέων της 'Αρχιεπισκοπης Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας. Στή συνέχεια παρέστη σέ τελετή ανάρτησης αναμνηστικής πλάκας για τόν Stephen Saunders στό Υπουργείο Έξωτερικών τῆς Βρετανίας. Τό ἀπόγευμα μετέθη στό Reading ὅπου προήδρευσε Ἐκπαιδευτικῆς Συνάξεως τῶν γειτονικῶν Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων.

7. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Σάββας Σπανοῦ καί ὁ π. Ἰωσήφ Παλιούρας μέ τόν Πρόεδρο τῆς Κοινότητος 'Αγίων 'Αποστόλων Λούη Λοϊζου. Τό ἀπόγευμα παρέστη στήν τελετή ἀπονομῆς τοῦ βραβείου Sternberg στόν 'Αγγλικανό 'Επίσκοπο Southwark. Αργότερα παρέστη σέ ιδιωτική παρουσίαση της Έκθεσης "Κύπρος, ή 'Αγία Νῆσος", στό Ελληνικό Κέντρο καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ή Alpha Bank Λονδίνου.

8. Παρέστη σέ τιμητική τελετή γιά τή ζωή καί τό ἔργο τοῦ μακαριστοῦ πρώην 'Αρχιεπισκόπου Καντουαρίας Λόρδου Runcie, στό Westminster Abbey. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ εἰδική παρουσίαση τῆς Έκθεσης "Σινά, Βυζάντιο, Ρωσσία" στήν Γκαλλερί Courtauld τοῦ Λονδίνου. 'Αργότερα παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ὁ Μιχάλης Σούβλης.

9. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Αγίου Νεκταρίου, Battersea Νοτίου Λονδίνου. Τό ἀπόγευμα μετέθη στήν 'Οξφόρδη γιά νά παρακολουθήσει τό έναρκτήριο κονσέρτο 2000/2001 τῆς

Oxford Philomusica.

10. Τόν ἐπισκέφθησαν διαδοχικά οἱ Γεώργιος Φελλίδης καί Δημήτριος 'Αξιώτης. Τό μεσημέρι παρέθεσε γεύμα στήν Αρχιεπισκοπή πρός τιμήν τοῦ Αρχιεπισκόπου Σινᾶ κ. Δαμιανοῦ

καί τῶν συνοδῶν του, π. Δανιήλ καί Νικολάου Βάδη.

11. Τόν ἐπισκέφθηκαν ἡ Ρούλα Παπαδοπούλου καί ὁ γιός της Τάσος. Τό μεσημέρι παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν 'Αρχιεπισκοπή μέ τόν π. John Durkin καί τόν Steve Higgins. Τό θράδυ παρέστη στήν ἐτήσια κοινωνική ἐκδήλωση τῆς Βοηθητικῆς ᾿Αδελφότητος Κυριῶν καί Δεσποινίδων τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ 'Απ. 'Ανδρέου Kentish Town, σέ κεντρικό Ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

12. Παρέστη στήν τελετή τοῦ Κενοταφίου στό Whitehall καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ὁ ᾿Αγγλικανός Έπίσκοπος τοῦ Λονδίνου στήν οἰκία του. Αργότερα εὐλόγησε τούς ἀρραβῶνες τοῦ 'Αγαμέμνονος 'Ανδρέα καί τῆς 'Ελένης Γρηγορίου στόν Καθεδρικό Ναό Τιμίου Σταυροῦ Hendon. Τό βράδυ παρέστη στά ἐγκαίνια Έκθεσης Ζωγραφικῆς τοῦ Ανδρέα Χαραλαμπίδη στήν Gallery K στό Hampstead, μέ θέμα "renaissance

 Τό πρωϊ ἐπισκέφθηκε τό Ἑλληνικό καί τό Κυπριακό Περίπτερο στήν Παγκόσμια Ἐμπορική Ἐκθεση στό Εατl's Court. Τό βράδυ προήδρευσε Ἐκπαιδευτικῆς Συνάξεως τῶν Κοινοτήτων Βορείου Λονδίνου, στούς χώρους τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ

Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green.

14. Παρέστη στίς τελετές ἔναρξης τῆς Έβδόμης Γενικῆς Συνόδου τῆς Ἐκκλησίας τῆς ᾿Αγγλίας, πού ἔγιναν στό Westminster Abbey καί στό Church House, Westminster. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού ὀργάνωσε ὁ Ἑλληνικός ὀΟργανισμός Τουρισμοῦ σέ ποταμόπλοιο στόν Τάμεση.

15. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ π. Μιχαήλ Δανδουλάκης μετά της πρεσθυτέρας του, ο Επίσκοπος Ναζιανζοῦ Θεοδώρητος, οί 'Αρχιμ. 'Ησαϊας Σιμωνοπετρίτης καί π. 'Αναστάσιος Σαλαπάτας. 16. Προήδρευσε συνεδρίας μετά τῶν βοηθῶν του Ἐπισκόπων, μετά τῶν ὁποίων στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα. 'Αργότερα

τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ Σάββας Παυλίδης καί ἡ Έλλη Παπαφώτη. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού ὀργάνωσαν οἱ χορηγοί τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Bristol στό Institution of Civil Engineers τοῦ Λονδίνου.

17. Παρέστη σέ ίδιωτική παρουσίαση της Έκθεσης "Κύπρος, ή Ίερά Νῆσος", πού ὀργάνωσε ἡ Μαρία Ρούσσου, σέ συνδυασμό μέ όμιλία γιά τό φιλολογικό ἔργο τῆς Έλένης Long. 'Αργότερα παρεκάθησε σέ δείπνο πού παρέθεσε ή οἰκογένεια Γεωργίου

Χριστοφίδη στήν οἰκία τους.

18. Τόν ἐπισκέφθηκαν ἡ Μαρία Πανούτσου καί ὁ Τάσος Πετρῆς. Αργότερα ἐπισκέφθηκε τούς Δρες 'Ανδρέα Μιχαήλ καί Γεώρνιο Στασσινάκη στό ξενοδοχεῖο τους. Τό βράδυ παρέστη σέ κοινωνική έκδήλωση πού ὀργάνωσε τό Ελληνικό Εκπαιδευτικό καί Πολιτισμικό Trust τοῦ Finchley σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

19. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Αγίου Παντελεήμονος, Ηαιτον, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα μέ τήν οἰκογένεια τοῦ Ἱερέα τῆς Κοινότητος π. ἀναστασίου Σαλαπάτα. Στή συνέχεια βάφτισε τά δίδυμα παιδάκια τῆς οἰκογενείας Κώστα καί Μάρθας Κωνσταντίνου, στά ὁποῖα δόθηκαν τά ὀνόματα Νικόλαος-Περικλῆς, καί Χριστιάνα-Σοφία. Τό ἀπόγευμα προέστη τοῦ Έσπερινοῦ γιά τήν ὑπό ἵδρυση Έλληνική 'Ορθόδοξη Κοινότητα στήν περιοχή Gants Hill τοῦ 'Ανατολικοῦ Λονδίνου.

20. 'Αργά τό ἀπόγευμα προέστη τοῦ Εσπερινοῦ καί, στή συνέχεια, τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Ίερό Ναό Παναγίας τῆς Ἐλεούσης, Nottingham. ᾿Αργότερα ἐπεσκέφθη τήν ἐκεῖ

οἰκογένεια τοῦ Ἰακώβου καί τῆς Γεωργίας Κύρρη.

21. Τό ἀπόγευμα παρέστη στήν ἐναρκτήρια διάλεξη τοῦ Καθηγητή John H. Brooke τῆς ἕδρας "'Ανδρέας 'Ιδραῖος, 'Επιστήμη καί Θρησκεία", στό Πανεπιστήμιο τῆς 'Οξφόρδης, καί στή συνέχεια στή δεξίωση πού δόθηκε στό Harris Manchester College τῆς 'Οξφόρδης.

22. Παρεκάθησε στό Δεῖπνο πού δόθηκαν ἀπό τό "Συμβούλιο

Χριστιανών καί 'Ιουδαίων" στό Crosby Hall, Chelsea.

23. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Κώστας Παπαδόπουλος, Χαράλαμπος Κουτσοῦκος, ὁ ἐν Λονδίνω Ἐπίσκοπος Σεργκίεβο, τοῦ Πατριαρχείου Μόσχας Βασίλειος, καί οἱ 'Αντώνης Γερολέμου, Διαμαντής Π. Πατέρας καί 'Αρχιμ. 'Ησαΐας Σιμωνοπετρίτης. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας το Έκπαιδευτικοῦ Trust ""Αγιος Νικόλαος". τῶν Κηδεμόνων

24. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ ᾿Αντώνης Ἐμπειρῖκος.

25. Μετέβη ἀεροπορικῶς στήν Κωνσταντινούπολη γιά νά μετάσχει στό Κληρικολαϊκό Συνέδριο τῶν Ἐπαρχιῶν τοῦ Θρόνου, πού όργανώθηκε μέ τήν εὐκαιρία συμπλήρωσης 2000 χρόνων χριστιανικής ζωής.

26. Μετέσχε στήν όλοήμερη ἐκδρομή τῶν συνέδρων στήν πόλη Νίκαια τῆς Βιθυνίας καί στήν ἐπίσκεψη τῆς ἐκεῖ ἀρχαίας

Βασιλικής τῆς 'Αγίας Σοφίας.

27. Τό πρωϊ μετέσχε στήν ἐπίσκεψη τῶν συνέδρων στήν Ἱερά Μονή τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ, Χώρας, καί τῆς Ζωοδόχου Πηγῆς, Μπαλουκλή. Τό ἀπόγευμα παρέστη στήν ἐναρκτήρια τελετή τοῦ Συνεδρίου, τό ὁποῖο προσφώνησε ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης, καί στή συνέχεια παρακολούθησε τίς όμιλίες τῶν Μητροπολιτῶν Γέροντος Ἐφέσου Χρυσοστόμου, Κυδωνιῶν Εἰρηναίου καί Πέτρας Νεκταρίου.

28. Τό πρωϊ παρακολούθησε τίς όμιλίες τῆς κας Αἰκατερίνης Ζορμπά καί τοῦ Πρωτοπρεσθυτέρου Κωνσταντίνου Μύρον. Τό ἀπόγευμα μετέσχε τῆς ἐπισκέψεως τῶν συνέδρων στόν Ναό τῆς Αγίας Σοφίας, καί στή συνέχεια παρακολούθησε τήν δμιλία τοῦ Έπισκόπου Ναζιανζοῦ Θεοδώρητου μέ θέμα "Η ἐνορία στή

Διασπορά".

29. Τό πρωϊ παρακολούθησε τίς όμιλίες των Μητροπολιτων Δέρκων Κωνσταντίνου καί Γενναδίου Σασίμων. Τό ἀπόγευμα παρέστη στόν έσπερινό τῆς έορτῆς τοῦ Πρωτοκλήτου 'Αποστόλου 'Ανδρέου στόν Πάνσεπτο Πατριαρχικό Ναό τοῦ 'Αγίου Γεωργίου στό Φανάρι.

30. Τό πρωϊ παρέστη στή Θ. Λειτουργία, προεξάρχοντος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου, τῆς ἑορτῆς τοῦ ᾿Αποστόλου ᾿Ανδρέου, Ίδρυτοῦ τῆς Ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως. Τό ἀπόγευμα παρακολούθησε τήν τελετή λήξεως των έργασιων τῆς Κληρικολαϊκῆς Συνάξεως. Στή συνέχεια παρέστη στή δεξίωση πού δόθηκε ἀπό τόν Οἰκουμενικό Πατριάρχη καί τήν περί Αὐτόν Αγίαν καί Ίεράν Σύνοδον τοῦ Πατριαρχείου, στή διάρκεια τῆς όποίας δόθηκε ρεσιτάλ τραγουδιοῦ ἀπό τή Νανά Μούσχουρη. Αργότερα παρεκάθησε σέ ἀποχαιρετιστήριο Δεῖπνο γιά ὅλους τούς Συνέδρους, στό ξενοδοχεῖο Hilton Κωνσταντινουπόλεως.

ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ

1. Έπέστρεψε ἀεροπορικῶς στό Λονδῖνο. Τό ἀπόγευμα συναντήθηκε μέ τήν Πριγκήπισσα τῆς Γιουγκοσλαβίας Αἰκατερίνη, στό Ἑλληνικό Κέντρο Λονδίνου, μέ τήν εὐκαιρία τῆς Έκθεσης "Κύπρος, 'Η 'Ιερά Νῆσος".

2. Τέλεσε τή βάπτιση τῆς Μαρίας-Αἰκατερίνης, θυγατρός τοῦ Γεωργίου καί Εὐγενίας Λεμοῦ, στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου. Τό ἀπόγευμα ἐπισκέφθηκε τήν οἰκογένεια Εmil

καί "Αρτεμης Habib στό Cambridge.

3. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργεία στόν Ίερό Ναό ᾿Απ. ᾿Ανδρέου στήν πόλη Weston-super-Mare καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν οἰκία τοῦ Αὐξέντη Μιχαήλ. Τό βράδυ παρέστη στήν Κοιγωνική Ἐκδήλωση πού ὀργάνωσε ἡ ἐκεῖ Κοινότητα.

4. Τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Κ. Κοντακάκης καὶ Νικόλας Χατζηγεωργίου. Τό βράδυ παρέστη στήν τελετή ἀπονομῆς τοῦ βραβείου 'Πριγκήπισσα Μαρίνα Memorial Fund Book' στή Βρετανική 'Αρχαιολογική Σχολή 'Αθηνιῶν, στό Παλάτι τοῦ 'Αγίου 'Ιακώβου. 'Επιστρέφοντας στήν 'Αρχιεπισκοπή, συναντήθηκε μέ τούς Λευτέρη Σάββα, Μάριο Ναζίρη καὶ Κώστα Χριστοδούλου.

5. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ π. Constantin Cenusa καί lon Minoiu, ὁ Παναγιώτης καί ἡ Χρυσαλλίς Χριστοφόρου, καί ὁ ᾿Αρχιμ. Πορφύριος Μαχαιριώτης, συνοδευθμένος ἀπό τόν Διάκονο Μόδεστο Bunch. Τό βράδυ παρέστη στή Χριστουγεννιάτικη δεξίωση πού ὀργάνωσε σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου ἡ ἐγναῦθα Λαϊκή Τράπεζα.

6. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Καθεδρικό Ναό τοῦ 'Αγίου Νικολάου στό Shepherd's Bush Δ. Λονδίνου καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Τό βράδυ τόν ἐπισκέφθηκε ὁ ἀρχιτέκτονας Δημήτριος Πορφύριος.

7. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Σωτήριος Μουσελίμας, 'Ανδρέας Βανδώρος καὶ 'Αρχιμ. 'Εφραίμ Lash. Τό θράδυ προήδρευσε ἐκπαιδευτικῆς Σύναξης τῶν Κοινοτήτων Νοτίου Μείζονος Λονδίνου στόν Καθεδρικό Ναό Γενεσίου τῆς Θεοτόκου Camberwell.

8. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ ᾿Αρχιμ. Θεόφιλος Λεμοντζῆς, ᾿Ηλιάνα καί ᾿Αλεξάνδρα Φιλαλήθη, οἱ Δρ. ᾿Α. ᾿Ανδρέου, Πέτρος Παπαναστασίου καί Beverley Christy, καί ὁ ᾿Αλέξανδρος Σίγκας. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τοῦ Trust τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς.

10. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό 'Αγ. Νικολάου, Liverpool, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεθμα πού παρέθεσε ή Κοινότητα. Τό θράδυ παρέστη στήν κοινωνική ἐκδήλωση πού δργάνωσε ή τοπική 'Ελληνική 'Εστία σέ ξενοδοχεῖο τοῦ Liverpool, τά ἔσοδα τῆς όποίας θά διατεθοῦν γιά τήν ἀνέγερση 'Ελληνικοῦ Σχολείου τῆς Κοινότητος.

11. Τόν ἐπισκέφθηκε ἡ Φωτεινή Τσιοπανᾶ, συνοδευόμενη ἀπό οἰκείους της. Στή συνέχεια μαγνητοφώνησε συνέντευξη μέ τό L.G.R. Τό ἀπόγευμα μετέθη στήν πόλη Great Yarmouth ὅπου τέλεσε Μέγα 'Αρχιερατικό 'Εσπερινό στόν 'Ιερό Ναό τοῦ 'Αγ. Σπυρίδωνος καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο στό ἐστιατόριο τοῦ 'Αντώνη Παπαγεωργίου. 'Αργότερα ἐπισκέφθηκε στήν οἰκία τους τό ζεῦγος 'Αντώνη καί Βασιλικῆς Χριστοφῆ.

12. Τέλεσε `Αρχιερατική Θ. Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Ίερό Ναό τοῦ 'Αγ. Σπυρίδωνος, Great Yarmouth, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Τό βράδυ προήδρευσε `Εκπαιδευτικὴς Σύναξης στόν Καθεδρικό Ναό 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου, στό ὁποῖο μετέσχαν Κοινότητες τοῦ Βορείου καί Δυτικοῦ Μείζονος Λονδίνου.

13. Τό μεσημέρι παρέστη στήν τελετή ἀποκάλυψης ἀναμνηστικῆς πλακός στήν οἰκία τοῦ "Ελληνα Πρέσθυ πρός τιμή τοῦ ποιητῆ Γεωργίου Σεφέρη. Στή συνέχεια μετέσχε σὲ συνεδρία τῶν Προέδρων τοῦ Συμθουλίου Χριστιανῶν καί 'Ιουδαίων στό Lambeth Palace. Τό βράδυ ἔδωσε διάλεξη στό 'Ελληνικό Κέντρο Λονδίνου, στά 'Αγγλικά, μέ θέμα "Η τελετή τῆς 'Αναστήλωσης τῶν 'Ιερῶν Εἰκόνων στήν Κωνσταντινούπολη, 843 μ.Χ.". 'Αργότερα παρεκάθησε σὲ Δεῖπνο πού ὀργάνωσαν οἱ Κυπριακές 'Αερογραμμές σὲ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

14. Τό πρωϊ, συνοδευόμενος ἀπό τούς Θεοφιλεστάτους Βοηθούς του Ἐπισκόπους Τελμησσοῦ Χριστοφόρο, Διοκλείας Κάλλιστο, Τροπαίου ᾿Αθανάσιο καί Ναζιανζοῦ Θεοδώρητο, ἐπισκέφθηκαν ἐθιμοτυπικά τήν Ὑπατο ᾿Αρμοστή τῆς Κύπρου καί στή συνέχεια τόν Πρέσθυ τῆς Ἑλλάδος στό Λονδῖνο. ᾿Αργότερα μετέθη στό Ἑλληνικό Κέντρο ὅπου ἔδωσε συνέντευξη γιά τόν Ραδιοφωνικό καί Τηλεοπτικό Σταθμό Κύπρου μέ θέμα τήν Ἔκθεση Εἰκόνων ἀπό τὴν Κύπρο. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα μὲ τούς Βοηθούς του Ἐπισκόπους στήν ᾿Αρχιεπισκοπή. ᾿Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκε ὁ π. ᾿Αναστάσιος Σαλαπάτας. Τό ἀπόγευμα

προήδρευσε συνεδρίας τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου τοῦ 'Ορθοδόξου 'Ομολογιακοῦ Σχολείου Croydon, στούς χώρους τοῦ Σχολείου.

15. Τέλεσε `Αρχιερατική Θ. Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Ίερό Ναό τοῦ 'Αγ. 'Ελευθερίου, Leyton 'Ανατολικοῦ Λονδίνου. 'Αργότερα τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση στό παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς γιά τόν 'Αντώνιο 'Εμπειρίκο. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ δεξίωση στήν Οἰκία τοῦ Πρέσθυ τῆς 'Ελλάδος πρίς τιμήν τῆς μετατιθέμενης Συμβούλου τῆς Πρεσθείας "Αννας Κόρκα. 'Αργότερα παρέστη σέ κονσέρτο πού ὀργανώθηκε ἀπό τόν "Σύνδεσμο Λαρνακέων Μ. Βρετανίας" ὑπέρ τοῦ "St George's Case Centre" γιά παιδιά τῆς Λάρνακας μὲ εἰδικές ἀνάγκες.

16. Μετέβη στήν πόλη τοῦ Manchesterὅπου τέλεσε Ἑσπερινό στόν ἐκεῖ Ἱερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου. Στή συνέχεια εἶχε συνάντηση μέ τούς Κηδεμόνες τοῦ Ναοῦ καί μέ τό Συμβούλιο τῆς Βοηθητικῆς ᾿Αδελφότητος. ᾿Αργότερα παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ὁ Πρόεδρος τῆς Κοινότητος, Γεώργιος Γαθριλάτσος. Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε στήν οἰκία τους τήν οἰκογένεια ᾿Ανδρέα

Κανάρη.

17. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου, Manchester. Στή συνέχεια παρακολούθησε τή Χριστουγεννιάτικη Έορτή τοῦ Σχολείου τῆς Κοινότητος. Άργότερα συναντήθηκε μέ τούς Άρχιμ. Έφραίμ Lash, David Melling καί Dimitri Brady σχετικά μέ τό ὑπό ἵδρυση Έκκλησιαστικό καί Θεολογικό Σεμινάριο τῆς Άρχιεπισκοπῆς.

18. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Μιχάλης Προκοπίου, ἡ Νικολέττα Βαγῆ, καί ὁ Μητροπολίτης Κιτίου Χρυσόστομος συνοδευόμενος ἀπό τόν Παντελῆ Δημοσθένους. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Χάρης Σοφοκλείδης. ᾿Αργότερα παρέστη στήν παρουσίαση τοῦ βιβλίου "Cretan Quests: British Explorers, Escavators and Historians", (Ἐπιμέλεια David Huxley) στό Ἰνστιτοῦτο Κλασσικῶν Σπουδῶν τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Λονδίνου.

19. Τό μεσημέρι παρέθεσε γεῦμα στήν ᾿Αρχιεπισκοπή γιά τόν Μητροπολίτη Κιτίου Χρυσόστομο καί τόν Παντελή Δημοσθένους. ᾿Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκε ἡ Ἅννα Κόρκα. Τό βράδυ μετέθη στήν ᾿Οξφόρδη ὅπου παρακολούθησε κονσέρτο τῆς Oxford Philomusica.

20. Παρεκάθησε σέ γεῦμα μέ τήν Μαρίνα Καλογήρου. Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Γενικός Πρόξενος τῆς Ἑλλάδος στό Αρμέτου Τλάνου Αλομέτου Τλάνου Τλανου Τλανο

Λονδίνο Πλάτων- Αλέξιος Χατζημιχάλης.

21. Έδωσε τηλεοπτικό Χριστουγεννιάτικο μήνυμα γιά τό PIK. Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκε ἡ χορωδία τοῦ Ἑλληνικοῦ Γυμνασίου-Λυκείου τῆς Πρεοθείας γιά τά Χριστουγεννιάτικα Κάλαντα, συνοδευόμενοι ἀπό τόν μουσικοδιδάσκαλό τους π. Ἰωσήφ Παλιούρα, τήν Διευθύντρια τοῦ Σχολείου, ᾿Αγγελική Σκέμπρη, καί τήν προσωρινή ὑπεύθυνη τῆς Ἑλληνικῆς Ἐκπαιδευτικῆς ᾿Αποστολῆς, Βασιλική Μπερνίκου.Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Διάκονος Σαμουήλ Κουσπογένης, ἡ Εὐθυμία Τριχᾶ, καί οἱ Δρ Α. Αντρέου καί Παῦλος Χρίστου.

22. Εὐλόγησε τήν οἰκία τοῦ Σπύρου Μεταξᾶ. Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκε στήν ᾿Αρχιεπισκοπή ὁ Δημήτριος Κοτσάκης. Τό βράδυ παρέστη σέ δεξίωση πού ὀργάνωσε ἡ Τασούλα Πενδία.

24. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν 'Ιερό Ναό τοῦ 'Αγίου Δημητρίου στό Edmonton. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκε ἡ ἀδελφή του, 'Ελένη Χατζηκυριάκου, μέ τό σύζυγό τους, Χριστόδουλο, καί τά παιδιά καί ἐγγόνια τους, Γιάννη καί Χρυστάλλα Λαζαρίδη καί Χάρη Χατζηκυριάκου. Τό βράδυ τέλεσε τόν 'Εσπερινό στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς.

25. Τέλεσε 'Αρχιερατική Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου.

26. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό 'Αγίου 'Ιωάννου Βαπτιστοϋ, Harringey Βορείου Λονδίνου.

28. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Εὐθυμία Τριχᾶ καί τό ζεῦγος Ἰωάννη καί Ἑλένης Κουτσοῦ.

29. Τόν ἐπισκέφθηκε τριμελής ἀντιπροσωπεία τῆς Ἐπιτροπῆς Κατασκηνώσεων Νέων τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκε ὁ ἀδελφός του Παναγιώτης Θεοχάρους μετά τῆς συζύγου του καί τοῦ γαμβροῦ του ᾿Αντώνη Φιλιππίδη.

31. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στήν Κοινότητα 'Αγίων Βασιλείου, Ραφαήλ, Νικολάου καί Εἰρήνης, Sutton, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεθμα πού παρέθεσε ή Κοινότητα. Τό βράδυ τέλεσε Μέγα 'Εσπερινό καί ἔκοψε τήν Βασιλόπιτια στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς. Στή συνέχεια παρέστη στήν κοινωνική ἐκδήλωση πού ὀργάνωσε τό Λύκειο τῶν 'Ελληνίδων Μ. Βρετανίας σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

### HIS EMINENCE ARCHBISHOP GREGORIOS' DIARY

#### **NOVEMBER**

- 1. In the morning, His Eminence the Archbishop attended a press conference held at the Hellenic Centre in connection with the exhibition being held there under the auspices of the Archdiocese entitled "Cyprus, The Holy Island: Icons through the Centuries". During the afternoon, he received Miss Despoina Efthymiadou and Father Konstantinos Karaiskakis at Thyateira House.
- 3. During the morning, he received Nectarios Petropoulos and Andreas Mikidis. In the afternoon, he received Bishop Angaelos of the Coptic Church Centre in Stevenage. In the evening, he attended the lecture delivered by Dr. Jad Ishace, Director of the Arij Research Centre, at the School of Oriental and African Studies entitled "Geopolitics of the Palestinian-Israeli Conflict" that was held under the auspices of the Palestinian General Delegation and the Centre of Near and Middle Eastern Studies, SOAS.
- 4. In the morning, he presided at the funeral of Mrs. Nadia Hawa at the church of St. George the Great Martyr in Kingston-upon-Thames. At midday, he entertained Mr. & Mrs. S. Sophokleous and Miss Marina Kaloyirou to lunch. During the afternoon, he received Mr. & Mrs.Nikolaos Poulios, and Mesdames Konstantia Pavlou & Nitsa Zanettou.
- 5. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Cyril and Methodius in Mansfield, being entertained to lunch afterwards at the house of Father Phocas Hadjiloizi. Returning to London, he received Mrs. Ourania McRae.
- 6. In the morning, he received members of the Greek Orthodox Youth of Great Britain Camp Committee. In the afternoon, he was present at the unveiling of a memorial plaque to Brigadier Stephen Saunders (assassinated Defence and Military Attache in Athens) at the Grand Staircase at the Foreign and Commonwealth Office. In the evening, he travelled to Reading, where he presided at a meeting of the Communities situated to the west of London.
- 7. During the afternoon, he received Savvas Spanou and Louis Loizou (who was accompanied by Father Iosif Paliouras). In the evening, he was present at the presentation of the annual Sternberg Interfaith Award to Dr. Tom Butler, Anglican Bishop of Southwark. Later, he was present at a private viw of the exhibition "Cyprus, The Holy Island" at the Hellenic Centre and at a dinner given there in continuation by Alpha Bank London. 8. At midday, he attended the Service of Thanksgiving for the Life and Work of Lord Runcie of Cuddesdon, formerly Anglican Archbishop of Canterbury, at Westminster Abbey. In the evening, he was present at a private view (arranged by the Trustees of the Saint Catherine Foundation) of the exhibition "Sinai, Byzantium, Russia at the Courtauld" at the Courtauld Gallery in Somerset House. Later, he was entertained to supper by Michalis Souvlis.
- 9. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Church of St Nectarius in Battersea. In the evening he travelled to Oxford to attend the opening concert of the Oxford Philomusica's 2000/2001 Season.
- 10. In the morning, he received Georghios Phelidis. At midday, he entertained Archbishop Damianos of Mount Sinai, Nikolaos Vadis (of the Monastery's representation in Cairo) and Father Daniel (the Monastery's bursar) to lunch. In the afternoon, he received Dimitrios Axiotis.
- 11. In the morning, he received Roula & Tassos Papadopoulos. He entertained Steve Higgins & Father John Durkin to lunch. In the evening he attended the St. Andrew's Greek Ladies' Charity Organisation's Annual Ball at the London Marriott Hotel.
- 12. In the morning, he was present at the Cenotaph in Whitehall for the annual Service of Remembrance, being entertained to lunch afterwards by the Anglican Bishop of London at his residence. In the afternoon, he blessed the engagement of Agamemnon Andrea and Eleni Grigoriou at the Cathedral of the Holy Cross in Hendon. In the evening, he was present at the opening of Andreas Charalambides' exhibition entitled "a renaissance vision" at Gallery K in Hampstead.
- 13. In the morning, he visited the Hellenic and Cyprus stands at the World Travel Market Exhibition at Earl's Court. In the evening, he presided at a meeting of Communities in outer north London and Hertfordshire in Wood Green.
- 14. In the morning, he was present at the inaugural ceremonies of the Seventh General Synod of the Church of England held in Westminster Abbey and Church House, Westminster. In the evening, he was present at a Dinner Cruise along the River Thames organised by the Hellenic Tourism Organisation (EOT).
- 15. During the morning, he received Father Michael Dandoulakis and his presbytera, and Andreas Frangos. In the afternoon, he received Bishop

- Theodoritos of Nazianzos, Archimandrite Isaias Simonopetritis & Father Anastasios Salapatas.
- 16. In the morning, he presided at a meeting of the London-based hierarchy entertaining them to lunch afterwards. In the afternoon, he received Savvas Pavlidis & Mrs. Helle Papaphoti. In the evening, he was present at the annual dinner for the patrons of the University of Bristol's "Campaign for Resource" at the Institution of Civil Engineers.
- 17. In the evening, he attended a private view of the exhibition "Cyprus, the Holy Island" at the Hellenic Centre organised by Dr. Maria Roussou and which was combined with a presentation of the literary work of Mrs. Eleni Long. Later, he was entertained to supper by Georghios Christophidis and his family.
- 18. In the morning, he received Miss Maria Panoutsou & Tassos Petris. Later, he visited Dr. Andrew Michaels & Dr. Georghios Stassinakis at the Intercontinental Hotel. In the evening, he was present at the dinner & dance held at the Royal National Hotel under the auspices of the Hellenic Educational & Cultural Trust of Finchley.
- 19. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Panteleimon in Kenton (Harrow), being entertained to lunch afterwards by Father Anastasios Salapatas and his presbytera. In the afternoon, he baptised Nikolaos-Periklis & Christiana-Sophia, infant twins of Costas & Martha Constantinou, at the same church. In the evening, he presided at Vespers held at the Anglican church of St. George in Gants Hill.
- 20. In the late evening, he presided at Great Vespers and, in continuation, celebrated the Divine Liturgy at the church of the Mother of God in Nottingham on the occasion of its title feast. Afterwards, he visited the home of Iakovos & Georghia Kyrris.
- 21. In the evening, he was present at the inaugural lecture of Professor John H. Brooke, Andreas Idreos Professor of Science and Religion, Oxford University, and at the Reception and Dinner given at Harris Manchester College, Oxford, in continuation.
- 22. In the evening, he was present at the Dinner given by the Council of Christians and Jews at Crosby Hall, Chelsea.
- 23. During the morning, he received Costas Papadopoulos, Charalambos Coutsoukos, and Bishop Basil of Sergievo. In the afternoon, he received Antonios Yerolaemou and Diamandis P. Pateras (who were accompanied by Archimandrite Isaias Simonopetritis). In the evening, he presided at a meeting of the St. Nicholas' Educational Trust.
- 24. In the morning, he received Antonios Embirikos
- 25. In the morning, he flew from Heathrow Airport to Constantinople in order to participate in the Greater Clergy-Laity Assembly of all the dioceses of the Oecumenical Throne, which was called to celebrate the end of the Second Millennium and the sessions of which were held at the Hilton Hotel.
- 26. He participated in a day-long excursion to Nicaea, which included visits to the Basilica of the Divine Wisdom and the Museum.
- 27. In the morning, he participated in visits to the Monastery of Christ the Saviour 'in the Fields' (*Chora Monastery*) and the church of the Life-Giving Source at Baloukli. In the afternoon, he was present at the Assembly's opening session, which was addressed by His All-Holiness Patriarch Vartholomaeos. Later, he attended the presentation by Metropolitan Chrysostomos of Ephesus of the Assembly's chosen theme, which concerned the parish as the basic unit in the life of the Church. During the course of the evening, he was present at papers delivered by Metropolitan Irenaeos of Kydonia and Nektarios of Petra (both from Crete).
- 28. In the morning, he attended papers delivered by Mrs. Aekaterina Zormba and Protopresbyter Constantinos Myron. In the afternoon, he participated in a visit to the Great Church of the Divine Wisdom. In the evening, he was present at a paper delivered by Bishop Theodoritos of Nazianzos (assistant in the Archdiocese of Thyateira and Great Britain), entitled "The parish in the diaspora".
- 29. In the morning, he attended papers delivered by Metropolitans Constantinos of Derkoi and Gennadios of Sasima. In the afternoon, he was present at Great Vespers for the feast of St. Andrew the First-Called Apostle at the Patriarchal Church of St. George in the Phanar.
- 30. In the morning, he was present at the St. Andrew's Day Divine Liturgy celebrated by His All-Holiness at the Patriarchal Church and which also commemorated the Establishment of the Patriarchal Throne. In the evening, he attended the Assembly's final session. In continuation, he was present at a reception given by His All-Holiness and the Holy Synod to mark the patriarchate's annual celebration, at a song recital given by Miss Nana Mouscouri, and at the farewell dinner given for those participating in the Assembly (and all held at the Hilton Hotel).

#### DECEMBER

- 1. He returned to London at midday. In the evening, he received Crown-Princess Catherine of Yugoslavia at the Hellenic Centre and conducted her around the exhibition "Cyprus, the Holy Island".
- 2. In the morning, he baptised Maria-Aekaterini, the infant daughter of Georghios & Evangelia Lemos, at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater. In the afternoon, he visited Emil & Artemis Habib in Cambridge.
- 3. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Andrew the Apostle in Weston-super-Mare, being entertained to lunch afterwards at the restaurant of Afxentis Michael. In the evening, he was present at the same Community's annual Dinner and Dance, held at the Royal Hotel.
- 4. In the afternoon, he received Georghios K. Kondadakis & Nikolaos Hadjigeorghiou. In the evening, he was present at the Princess Marina Memorial Fund Book Award presentation to the British School at Athens, held at St. James' Palace. Returning to Thyateira House, he received Lefteris Savvas, Marios Naziris & Costas Christodoulou.
- 5. During the morning, he received Father Constantin Cenusa & Ion Minoiu, Panaghiotis Arghyrou, Chrystalis Christophorou, and Archimandrite Porphyrios Machaeriotis (who was accompanied by Deacon Modestos Bunch) In the evening, he was present at the Christmas cocktail reception, held at the Marriott Hotel, that was given by the Popular Bank of Cyprus (*Laiki Bank*).
- 6. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush on the occasion of its title feast, being entertained to lunch afterwards by the Community. In the evening, he received Dimitrios Porphyrios.
- 7. During the afternoon, he received Sotirios Mouselimas, Andreas Vandoros, and Archimandrite Ephrem of Chorlton-cum-Hardy. In the evening, he presided at a meeting of the Communities in the south of London at the Cathedral of Camberwell.
- 8. In the morning, he received Archimandrite Theophilos Lemontzis. During the afternoon, he received Mesdames Iliana & Alexandra Philalithi, Dr. Andreas Andreou, Petros Papanastasiou & Mrs. Beverley Christy, and Alexandros Sinka. In the evening, he presided at a meeting of the Archdiocesan Trust.
- 10. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Nicholas in Liverpool, being entertained to lunch by the Community in continuation. In the evening, he was present at the Christmas 2000 Dinner & Dance held under the auspices of the Liverpool Greek Society at the Crowne Plaza Hotel (the proceeds being donated to the local Greek School's building fund).
- 11. In the morning, he received Miss Photini Tsiopana, together with her parents and sister. Later, he recorded an interview with London Greek Radio (*LGR*). In the afternoon, he left for Great Yarmouth, where he celebrated Great Vespers at the church of St. Spyridon. Afterwards, he presided at a meeting of the Community and was entertained to supper at the restaurant of Antonios Papageorghiou. In continuation, he visited the home of Antonios & Vassiliki Christofi.
- 12. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Spyridon in Great Yarmouth on the occasion of its title feast, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the evening, he presided at a meeting of the Communities in inner north and west London at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.
- 13. At midday, he was present at the unveiling of a commemorative plaque honouring Georghios Seferis at the residence of the Hellenic Ambassador in London. In the afternoon, he participated in a meeting of the Presidents of the Council of Christians and Jews at Lambeth Palace. In the evening, he delivered a lecture entitled "The Service of the Restoration of Holy Icons in the Great Church of Constantinople, 843 AD" at the Hellenic Centre. Afterwards, he was a guest at the Christmas and Top Performance Awards' Dinner given by Cyprus Airways at the London Marriott Hotel.
- 14. In the morning and accompanied by Bishops Christophoros of Telmissos, Kallistos of Diokleia, Athanasios of Tropaeou and Theodoritos of Nazianzos, he visited the Cyprus High Commissioner at her residence. He then went to the Hellenic Centre, where he was interviewed for the Cyprus Radio and Television (RIK) in connection with the exhibition entitled "Cyprus, The Holy Island" being held there under the auspices of the Archdiocese. In continuation and accompanied by Bishops Christophoros, Athanasios and Theodoritos, he visited the Hellenic Ambassador at his offices beside Holland Park. Returning to Thyateira

- House, he entertained the aforementioned bishops to lunch. In the afternoon, he received Father Anastasios Salapatas. In the evening, he presided at the first meeting of the Permanent Governing Body of St. Cyprian's Primary School, held on the school's premises in Thornton Heath (Croydon).
- 15. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Eleutherius in Leyton on the occasion of its title feast. In the afternoon, he celebrated a Memorial Service for the late Nikolaos Embirikos in the chapel at Thyateira House. In the evening, he was present at a reception given by the Hellenic Ambassador & Mrs. Alexandros Sandis at their residence to say 'Farewell' to Mrs. Anna Korka (Counsellor at the Embassy). Later, he attended a concert held at the Anglican church of St. Cyprian, Clarence Gate, under the auspices of the Larnaca Association of Great Britain in aid of the St George's Care Centre for Handicapped Children in Larnaca.
- 16. He left for Manchester in the afternoon, where he presided at Vespers at the church of the Annunciation of the Mother of God in Salford. In continuation, he met the church's Trustees and the committee of the Ladies' Auxiliary Society. He was entertained to supper by Georghios Gavrilatsos. Later, he visited the home of Dr. & Mrs. Andreas Kanaris.
- 17. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Annunciation of the Mother of God in Salford (Manchester). Afterwards, he attended the church's Greek School's Christmas celebration. He was then entertained to lunch by the Community, following which he attended the Hellenic Brotherhood of Manchester's Greek School's Christmas celebration. In continuation, he held a meeting with David Melling, Archimandrite Ephrem and Dimitri Brady at the house of the first-named in Chorlton-cum-Hardy to discuss the administration of the Archdiocese's Ecclesiastical and Theological Seminary.
- 18. During the morning, he received Michalis Prokopiou, Miss Nikoletta Vagi, and Metropolitan Chrysostomos of Kitium (who was accompanied by Pantelis Dimosthenous). He was entertained to lunch by Haris Sophokleidis. In the afternoon, he was present at a reception at London University's Institute of Classical Studies, held to mark the publication of "Cretan Quests: British Explorers, Excavators and Historians" (edited by Davina Huxley).
- 19. At midday, he entertained Metropolitan Chrysostomos of Kitium and Pantelis Dimosthenous to lunch. In the afternoon, he received Mrs. Anna Korka. In the evening, he travelled to Oxford to attend the Oxford Philomusica's performance of J.S. Bach's B minor Mass.
- 20. At midday, he entertained Miss Marina Kaloyirou to lunch. In the afternoon, he received Platon-Alexios Hadjimichalis, Hellenic Consul-General
- 21. In the morning, he received Doros Partasidis. At midday, he was visited by pupils from the Hellenic School of London, who sang traditional Carols. During the afternoon, he received Deacon Samouil Kouspoyenis, Mrs. Efthymia Tricha, and Dr. Andreas Andreou & Pavlos Christou.
- 22. During the day, he blessed the house of Spyros Metaxas and received Dimitrios Kotsakis. In the evening, he attended a Christmas cocktail party given by Miss Tassoula Pendias.
- 24. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Demetrius in Edmonton. In the afternoon, he received Christodoulos & Eleni Hadjikyriakou, Yiannis & Chrystala Lazaridis and their children, and Haris Hadjikyriakou and his sons. In the evening, he presided at Great Vespers in the chapel of the Archdiocese.
- 25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.26. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St.
- John the Baptist in Hornsey.
  28. During the morning, he received Mrs. Efthymia Tricha, and Ioannis &
- 28. During the morning, he received Mrs. Efthymia Tricha, and Ioannis & Eleni Koutsos.
- 29. In the morning, he received Miss Elisabeth Meade and two other members of the Archdiocesan Youth Camp committee. In the afternoon, he received Panayiotis & Despoina Theocharous, who were accompanied by Antonios Philippidis.
- 31. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy for the Community of St. Basil & the Three Newly-revealed Martyrs of Lesbos in Sutton & Cheam, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the evening, he presided at Great Vespers and the cutting of the traditional St. Basil's Cake (Vasilopitta) in the chapel of the Archdiocese. Later, he was present at New Year's Eve celebration organised by the London Lyceum of Greek Women at the Langham Hilton.